INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

TEOLOGI PEMBEBASAN ALI SYARI’ATI SEBAGAI PERLAWANAN
TERHADAP PROYEK STRATEGIS NASIONAL

Figi Restu Subektil, Albef Fahrozi?
L2yniversitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
e-mail: Yigirestu92 @gmail.com, 2albeffahrozi73@gmail.com

*Figi Restu Subekti

ABSTRACT

Artikel ini mengkaji relevansi pemikiran Ali Syari’ati dalam menolak
Proyek Strategis Nasional (PSN) di Indonesia yang kerap berdampak
negatif terhadap masyarakat kecil, lingkungan, dan keadilan sosial.
Melalui pendekatan kualitatif dan studi kepustakaan, penelitian ini |Articles accepted: 15 Mei 25
menafsirkan konsep-konsep kunci Syari’ati seperti tauhid, rausyan
fikr, dan ummah sebagai landasan ideologis perlawanan terhadap
pembangunanisme yang eksploitatif. Syari’ati memandang Islam
bukan sekadar sistem teologis, tetapi sebagai ideologi pembebasan
yang menuntut keberpihakan pada kaum tertindas (mustadh'afin).
Dalam konteks PSN, pemikiran Syari’ati membongkar ilusi kemajuan
dengan menekankan pentingnya kesadaran kolektif, peran
intelektual lokal yang tercerahkan, serta visi masyarakat ideal
berbasis nilai-nilai tauhid dan keadilan. Artikel ini menegaskan
bahwa penolakan terhadap PSN bukan bentuk anti-kemajuan,
melainkan upaya afirmatif menuju tatanan sosial yang lebih adil,
berkeadaban, dan berkelanjutan.

History Article: 11 Mei 25
Incoming articles: 13 Mei 25

Revised article: 14 Mei 25

Keywords: Ali Syari’ati, Teologi Pembebasan, Proyek Strategis
Nasional, Perlawanan Sosial.

I.  INTRODUCTION

Dalam arus sejarah pemikiran Islam kontemporer, nama Ali Syari’ati
ditempatkan sebagai salah satu tokoh revolusioner dalam dunia Islam. la tidak hanya
berbicara tentang Islam sebagai agama yang bersifat ritualistik, tetapi
memproyeksikannya sebagai suatu kekuatan historis yang mampu menggerakkan
perubahan sosial secara radikal. Bagi Syari’ati, Islam bukan sekadar sistem keimanan
yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, melainkan sebuah proyek
pembebasan yang mengakar dalam kesadaran historis umat. Dalam pandangannya,

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025


mailto:1fiqirestu92@gmail.com
mailto:2xxx@xxxx.xxx

INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

manusia bukanlah entitas pasif yang tunduk pada kekuatan takdir semata, tetapi
subjek historis yang memikul tanggung jawab eksistensial untuk melawan penindasan
dan membebaskan sesamanya. Dengan demikian, Islam tampil sebagai ideologi yang
bukan hanya menjawab persoalan metafisis, tetapi juga mengintervensi struktur
sosial yang timpang dan menindas.

Gagasan ini memperoleh relevansinya ketika ditempatkan dalam konteks
pembangunan di negara-negara berkembang yang sering kali meniru logika
modernitas Barat tanpa mempertimbangkan keseimbangan ekologis dan keadilan
sosial. Di Indonesia, misalnya, Proyek Strategis Nasional (PSN) kerap diposisikan
sebagai simbol kemajuan dan pembangunan nasional. Namun di balik narasi
kemajuan tersebut, terdapat dinamika perampasan ruang hidup masyarakat kecil,
pergeseran struktur sosial lokal, dan alienasi ekologis yang menimpa komunitas-
komunitas tradisional. Pembangunan yang mengatasnamakan nasionalisme sering
kali menjelma menjadi bentuk baru kolonialisme internal, di mana negara menjadi
instrumen kekuasaan yang memaksakan kehendaknya atas nama efisiensi dan
pertumbuhan. Maka dalam proyek Strategis Nasional tersebut perlu dipertanyakan
bahwa untuk siapa, oleh siapa, dan atas dasar nilai apa pembangunan ini dilaksanakan.

Ali Syari’ati menawarkan kerangka berpikir yang membongkar ilusi kemajuan
semu semacam ini. la mengajukan Islam sebagai ideologi yang berpihak secara radikal
kepada kaum mustadh’afin (kelompok yang secara struktural dirampas hak-haknya).
Bagi Syari’ati, tugas utama seorang intelektual Muslim bukanlah membenarkan status
qguo kekuasaan, melainkan menjadi pewaris kenabian yang menolak tirani dalam
segala bentuknya. Islam, dalam visinya, adalah kekuatan eksistensial yang
membangkitkan manusia dari keterasingan sosial dan spiritual, membebaskan mereka
dari segala bentuk penindasan, baik yang bersifat material maupun simbolik.
Perlawanan bukanlah sekadar tindakan politis, melainkan bentuk dari keterpanggilan
eksistensial manusia dalam mengafirmasi keberadaannya yang otentik.

Di sinilah penelitian ini mengambil pijakan untuk menafsirkan kembali
pemikiran Ali Syari’ati dalam konteks kontemporer Indonesia, khususnya dalam
menghadapi logika kekuasaan pembangunan yang represif. Dengan menggunakan
pendekatan filosofis dan kritis, penelitian ini tidak hanya ingin membedah struktur
ketimpangan sosial yang dihasilkan oleh proyek-proyek strategis negara, tetapi juga
menawarkan Islam sebagai kerangka ideologis yang mampu menghidupkan kembali
kesadaran perlawanan. Islam bukan hanya sebagai warisan normatif, tetapi sebagai
praksis emansipatoris yang hidup dalam realitas sosial. Dalam dunia yang terus
dihegemoni oleh kapitalisme global dan birokrasi negara, pemikiran Syari’ati menjadi
seruan moral dan filosofis untuk menata kembali kehidupan bersama berdasarkan
keadilan, keberpihakan, dan kesadaran transformatif.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research). Fokus penelitian ini adalah menafsirkan secara
mendalam pemikiran Ali Syari’ati sebagai landasan konseptual dalam menolak Proyek

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Strategis Nasional yang dianggap menindas hak-hak masyarakat kecil, merusak
lingkungan, dan melanggengkan ketimpangan sosial. Sumber primer yang digunakan
dalam penelitian ini melalui karya-karya Ali Syari’ati seperti Humanisme Islam,
Ideologi Kaum Intelektual, Ummah dan Imamah, serta Agama versus Agama ,dan lain
sebagainya. Sementara data sekunder atau pendukungnya diambil dari buku-buku,
laporan riset, dan artikel-artikel ilmiah yang membahas Proyek Strategis Nasional,
konflik agraria, dan dampaknya terhadap masyarakat lokal serta lingkungan. Analisis
dalam penelitian ini dilakukan untuk menginterpretasikan gagasan pemikiran Ali
Syari’ati untuk membongkar makna ideologis dan praksis dari konsep tauhid, rausyan
fikr, dan ummah. Data yang diperoleh dianalisis secara kritis untuk memahami
bagaimana pemikiran Syari’ati dapat digunakan sebagai alat baca dan kritik terhadap
PSN dalam konteks Indonesia.

RESULTS AND DISCUSSION
Biografi Ali Syari’ati dan Konsep Pemikirannya

Ali Syari’ati lahir pada tanggal 24 November 1933 dengan nama asli Ali
Mazinani karena ia dilahirkan di Mazinan, wilayah dekat kota Masyhad yang dianggap
suci oleh para penganut Syiah imamiyah Itsna ‘Asyariyah, karena di kota tersebut
dimakamkannya Ali bin Musa al-Ridha seorang imam kedelapan dalam tradisi Syiah
imamiyah Itsna ‘Asyariyah. Ayahnya bernama Muhammad Tagi Syari’ati dan ibunya
bernama Zahrah. Nama Syari’ati sendiri yang kemudian dikenal sebagai namanya yang
pertama kali digunakan pada paspornya guna mengelabui petugas imigrasi, sewaktu
ia meninggalkan Iran menuju Inggris, pada tanggal 16 Mei 1977 (Hanafi, 2003).

Kedua orang tuanya merupakan tokoh yang sangat dihormati ditengah-tengah
masyarakatnya sebagai tokoh spiritual. Meskipun demikian, keluarga Syari’ati
tetaplah hidup sederhana layaknya masyarakat yang lain. Dari keluarganya inilah Ali
Syari’ati membentuk kepribadiannya, mentalitas, dan jati dirinya, terutama melalui
peran ayah sebagai orang tua sekaligus sebagai guru, dan pembimbing spiritualnya
(Supriyadi, 2003: 27-28). Saat masih muda Ali Syari’ati menghabiskan waktunya untuk
belajar, membantu orang tuanya mencari nafkah, dan ikut aktif dalam perjuangan-
perjuangan politik untuk menentang rezim Syah Pahlevi yang sedang berkuasa di Iran
pada saat itu.

Selain terpengaruh oleh ayahnya, pembentukan kepribadian Ali Syari’ati juga
ikut dipengaruhi oleh kakeknya yang bernama Akhund Ahmad dan pamannya yang
bernama Najib Naysapuri. Dari kakek dan pamannya lah Ali Syari’ati belajar tentang
figih, sastra, dan filsafat. Ali Syari’ati cukup mewarisi tradisi keilmuan yang diturunkan
dari ayahnya, kakeknya, dan pamannya tersebut (Supriyadi, 2003: 30-31). Hal ini bisa
disaksikan melalui kehidupannya yang memiliki kecendrungan yang sangat tinggi
terhadap berbagai jenis keilmuan serta gerakan sosial keagamaan seperti halnya ayah,
kakek, dan pamannya tersebut.

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Pendidikan Ali Syari’ati dimulai dari sekolah swasta di Masyhad (Rahmena,
2002). Saat usianya beranjak remaja, Ali Syari’ati cukup tekun melakukan studi
terhadap filsafat, tasawuf, sastra, dan problem humanisme (Supriyadi, 2003: 31).
Ketika beranjak dewasa, Ali Syari’ati mulai menyibukkan dirinya dalam aktivitas sosial,
politik, dan keagamaan di “Gerakan Sosialis Penyembah Tuhan” yang didirikan oleh
ayahnya (Supriyadi, 2003: 31). Bahkan di usianya yang masih 17 tahun, Ali Syari’ati
tergabung dalam gerakan nasionalisme yang diusung oleh Muhammad Mussaddeq,
seorang Perdana Menteri Iran untuk menenggelamkan rezim Syah Pahlevi. Setelah
Mussaddeq gagal dalam kudetanya tersebut, kemudian Ali Syari’ati bergabung dengan
ayahnya dalam “Gerakan Perlawanan Nasional” yang didirikan oleh Mehdi Bazargan.
Akibat gerakannya tersebut, dengan ayahnya dipenjara selama 8 bulan di Teheran
(Malakky, 2004: 15). Setelah bebas dari penjara, Ali Syari’ati mendirikan Asosiasi
Pelajar di Masyhad dan melakukan gerakan untuk menasionalisasi perusahaan
industri minyak Iran (Syari’ati, 1992: 7).

Setelah lulus sebagai sarjana sastra pada tahun 1959 di Universitas Masyhad,
setahun kemudian ia memperoleh beasiswa dari pemerintah untuk meneruskan
belajarnya di Universitas Sorbone, Prancis (Malakky, 2004: 15). Selama 5 tahun tingga
di Prancis, ia banyak mempelajari berbagai macam keilmuan serta aktif dalam
berbagai gerakan pembebasan, seperti “Gerakan Pembebasan Iran” bersama Mustafa
Chamran dan Ibrahim Yazdi. Dalam waktu yang bersamaan ia juga terlibat dalam
gerakan “Front Nasional Kedua”. Tidak hanya itu, ia juga ikut aktif dalam “Gerakan
Pembebasan Aljazair” (Supriyadi, 2003: 34). Di Prancis, ia berguru kepada banyak
tokoh terkenal yang ada di Prancis, seperti Alexist Carrel, Jean Paul Sartre, Henry
Bergson, Frans Fanon, Louis Massignon, Albert Camus, dan yang lainnya (Malakky,
2004: 15). Dari beberapa tokoh Prancis yang memberikan pengaruh terhadap
pemikirannya adalah Alexist Carrel. Bahkan Ali Syari’ati sampai menerjemahkan dan
mengembangkan buku karya Alexist Carrel yang berjudul “de Prayer” ke dalam bahasa
Arab dengan judul “al-Du’a”. Sementara tokoh tokoh eksistensialisme seperti Jean
Paul Sartre, Soren Abeye Kierkegard, dan Nikholas Bordayev juga turut memberikan
pengaruh terhadap pemikiran Ali Syari’ati. Selain itu Ali Syari’ati juga banyak mengkaji
pemikiran-pemikiran Marxisme yang saat itu sedang populer di dunia. Setelah di
Prancis selesai menamatkan program doktoralnya, pada bulan September 1964, ia
meninggalkan Prancis dan kembali pulang ke negaranya Iran (Supriyadi, 2003: 38).

Setelah sampai di Iran, Ali Syari’ati ditangkap dan ditahan selama 1,5 bulan
atas dasar keterlibatannya dalam gerakan politik melawan pemerintah selama ia di
Prancis (Malakky, 2004: 15). Setelah dibebaskan, ia kemudian mengajar di Universitas
Masyhad dan juga beberapa sekolah yang ada di Masyhad. la kemudian dikeluarkan
dari Universitas Masyhad sebab aktivitas politiknya dianggap membahayakan.
Kemudian bersama Murtadha Muthahhari, Husein Behesyti, dan ulama-ulama Syiah
lainnya, ia mendirikan lembaga pendidikan Huseiniyah Irsyad. Selama mengajar di
Huseiniyah Irsyad, ia banyak memberikan kuliah yang cukup membakar semangat

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

anak muda Iran untuk melakukan perlawanan terhadap pemerintah. Akibat
kegiatannya ini, akhirnya ia kembali dijebloskan ke dalam penjara selama lima ratus
hari oleh pemerintah. Ali Syari’ati baru dibebaskan oleh pemerintah Iran pada bulan
Maret 1975, itu pun setelah adanya desakan dari berbagai organisasi Internasional
serta para tokoh intelektual Prancis dan Aljazair (Supriyadi, 2003: 40).

Setelah dibebaskan dari penjara, Ali Syari’ati mulai sadar bahwa dirinya tidak
bebas lagi untuk melakukan aktivitas politik selama tinggal di Iran. Akhirnya pada
tanggal 16 Mei 1977, ia meninggalkan Iran dan pergi menuju ke Eropa. Tujuan
utamanya ialah untuk singgah di Inggris dan selanjutnya hendak ke Amerika Serikat
untuk mengunjungi anaknya yang kuliah di sana. Namun, belum sempat ia pergi ke
Amerika, pada tanggal 19 juni 1977, ia ditemukan meninggal secara misterius di rumah
keluarganya, di Schoumpton, Inggris (Rahmena, 2002: 240). Pemerintah Iran (rezim
Syah) menyebutkan bahwa Ali Syari’ati meninggal karena serangan jantung, namun
dugaan terkuatnya ia dibunuh oleh SAVAK (agen intelejen Iran) (Malakky, 2004: 25).

Adapun beberapa konsep pemikiran revolusioner Ali Syari’ati yakni seperti
tauhid sebagai landasan teologis, rausyan fikr, dan ummah sebagai tujuan perubahan.
Pertama, tauhid sebagai landasan teologis, maksudnya yaitu tauhid tidak hanya
terbatas pada keyakinan monoteisme, tetapi merupakan dimensi yang mencakup
keseluruhan eksistensi yang menyatukan Tuhan, manusia, dan alam semesta (Febrian,
2022). Artinya tidak ada pemisahan yang ketat antara realitas ilahiyah yang
transenden dan realitas alam dan manusia yang imanen. Tauhid berfungsi sebagai
ideologi pembebasan yang menentang segala bentuk diskriminasi sosial,
ketidakadilan, dan penindasan, yang dianggap sebagai bentuk syirik atau lawan dari
tauhid. Dengan demikian, tauhid menjadi fondasi untuk membangun masyarakat yang
egaliter dan adil (Ummah, 2020).

Kedua, rausyan fikr. Istilah rausyan fikr berasal dari bahasa Persia yang berarti
pemikir yang tercerahkan (Syari’ati, 1993). Konsep rausyan fikr yang digagas oleh Ali
Syari’ati merujuk pada individu yang tercerahkan dan memiliki kesadaran
kemanusiaan serta tanggung jawab sosial untuk melakukan perubahan (Maliki, 2018).
Rausyan fikr adalah orang yang melakukan perjuangan tertentu dan sering kali berasal
dari kalangan intelektual yang membuat mereka lebih berpengaruh dalam masyarakat
(Syari’ati, 1998: 27-28). Syari’ati menekankan bahwa rausyan fikr harus memiliki
pemahaman mendalam tentang nilai-nilai spiritual dan humanisme Islam. Mereka
harus mampu mengintegrasikan pengetahuan tradisional dengan pemikiran modern
untuk menciptakan solusi yang relevan dengan tantangan kontemporer. Dalam
pandangan Syari’ati, rausyan fikr berperan penting dalam membangkitkan kesadaran
masyarakat terhadap penindasan dan mendorong mereka untuk berjuang demi
keadilan dan kebebasan (Negara & Muhlas, 2023).

Syari’ati memperkenalkan rausyan fikr sebagai individu yang tidak hanya sadar
akan realitas, tetapi juga berperan sebagai agen perubahan. Mereka adalah katalis
yang membangkitkan massa yang tertidur untuk melakukan revolusi melawan

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

penindas. Rausyan fikr berfungsi sebagai pemandu dan pelopor yang berani
mengambil risiko dalam memperjuangkan nilai-nilai kebenaran dan keadilan. Mereka
memainkan peran aktif dalam memobilisasi massa, membangkitkan kesadaran
kolektif, dan memimpin perjuangan menuju masyarakat yang lebih adil dan
bermartabat (Asrori & Huda, 2024). Mereka adalah individu yang sadar akan keadaan
manusia pada masanya dan membawa ideologi Islam progresif untuk membimbing
dan menggerakkan masyarakat menuju tatanan sosial ideal yang disebut “ummah”
(Riyanto, 2021).

Ketiga, konsep ummah. Frasa ummah berasal dari kata “amma”, yang berarti
keyakinan atau niat keras dengan maksud tertentu (Syari’ati, 1989). Oleh karena itu,
sejumlah individu yang memiliki keyakinan yang sama dan secara harmonis berusaha
mencapai tujuan bersama disebut ummah (Ummah, 2020). Konsep ummah menurut
Ali Syari’ati adalah gagasan tentang masyarakat ideal yang memiliki ciri-ciri
kebersamaan dalam arah dan tujuan tertentu, serta membentuk kekerabatan baik
lahir maupun batin. Konsep ini menekankan pentingnya kebersamaan dan kolektivitas
dalam mencapai tujuan bersama. Ummah menurut Syari’ati merupakan tujuan akhir
dari perubahan sosial yang ia gagas. Sistem ummah ini digambarkan sebagai sistem
sosial yang ideal, di mana tidak ada pembedaan berdasarkan golongan, ras, kasta,
agama, dan sebagainya. Sistem ini juga bebas dari segala bentuk ketidakadilan dan
diskriminasi sosial.

Syari’ati melihat ummah sebagai manifestasi dari masyarakat tanpa kelas, yang
merupakan salah satu elemen penting dalam kerangka pemikirannya tentang
perubahan sosial. Dalam konteks ini, ummah berfungsi sebagai tujuan dari perubahan
sosial yang didorong oleh peran intelektual tercerahkan atau rausyan fikr yang
bertugas membangun kesadaran dan menjembatani kepentingan kelas sosial yang
tertindas (Riyanto, 2021). Kepemimpinan dalam ummah harus bersih, revolusioner,
dan memiliki komitmen pada perkembangan masyarakat, yang didasarkan pada
perjuangan dalam teologi untuk melaksanakan kehendak Tuhan (Ramadhan, 2011).
Dengan demikian, konsep ummah dalam pemikiran Ali Syari’ati tidak hanya bersifat
teoretis tetapi juga praktis, karena ia mengaitkannya dengan upaya untuk
menciptakan masyarakat yang lebih adil dan egaliter, bebas dari penindasan dan
diskriminasi.

Proyek Strategis Nasional dan Alasan Penolakannya

Proyek Strategis Nasional merupakan serangkaian proyek pembangunan yang
ditetapkan oleh pemerintah Republik Indonesia sebagai program prioritas nasional
dalam rangka mempercepat pertumbuhan ekonomi, pemerataan pembangunan,
serta peningkatan kesejahteraan masyarakat secara berkelanjutan. Landasan hukum
pelaksanaan PSN diatur dalam berbagai regulasi, antara lain Undang-Undang Nomor
2 Tahun 2012 tentang Pengadaan Tanah bagi Pembangunan untuk Kepentingan

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Umum, serta Peraturan Presiden Nomor 3 Tahun 2016 yang telah beberapa kali
diperbarui, terakhir melalui Peraturan Presiden Nomor 109 Tahun 2020.

Penetapan suatu proyek sebagai Proyek Strategis Nasional dilakukan
berdasarkan sejumlah kriteria strategis, antara lain besarnya nilai investasi, dampak
luas terhadap perekonomian nasional maupun daerah, keterkaitan dengan program
prioritas pemerintah, serta kemampuannya dalam meningkatkan konektivitas
wilayah, ketahanan energi dan pangan, serta penyediaan infrastruktur dasar. Dalam
konteks ini, Proyek Strategis Nasional tidak hanya diposisikan sebagai instrumen
pembangunan fisik, tetapi juga sebagai strategi pemerintah dalam memperkuat
fondasi ekonomi nasional dan mewujudkan visi pembangunan jangka panjang.

Proyek Strategis Nasional mencakup berbagai sektor pembangunan, mulai dari
infrastruktur transportasi (jalan tol, pelabuhan, bandara, dan kereta api), energi
(pembangkit listrik dan jaringan transmisi), pangan (irigasi dan bendungan), hingga
kawasan industri, teknologi informasi, dan sumber daya air. Keberagaman sektor ini
menunjukkan bahwa Proyek Strategis Nasional dirancang secara multisektor untuk
menjawab tantangan pembangunan yang kompleks dan lintas bidang. Dari sisi
implementasi, proyek-proyek strategis nasional mendapatkan berbagai bentuk
fasilitas dan kemudahan dari pemerintah, seperti percepatan perizinan, dukungan
pengadaan tanah, kemudahan pembiayaan, serta koordinasi lintas lembaga. Upaya
percepatan tersebut diawasi dan dikawal oleh Komite Percepatan Penyediaan
Infrastruktur Prioritas (KPPIP), yang berperan dalam memonitor, mengevaluasi, serta
mengatasi hambatan pelaksanaan di lapangan.

Dalam kerangka pembangunan nasional, Proyek Strategis Nasional
merepresentasikan paradigma pembangunan yang bersifat top-down tetapi tetap
mempertimbangkan kebutuhan daerah. Oleh karena itu, keberhasilan Proyek
Strategis Nasional tidak hanya diukur dari capaian fisik dan nilai investasi semata,
melainkan juga dari kontribusinya terhadap peningkatan kualitas hidup masyarakat,
pengurangan kesenjangan wilayah, dan penguatan daya saing nasional. Dengan
demikian, Proyek Strategis Nasional merupakan pilar penting dalam strategi
pembangunan Indonesia, yang mengedepankan sinergi antara pemerintah pusat,
daerah, dan sektor swasta, demi mewujudkan pembangunan vyang inklusif,
berkelanjutan, dan merata di seluruh pelosok negeri.

Meskipun Proyek Strategis Nasional digadang-gadang sebagai instrumen
percepatan pembangunan dan pemerataan ekonomi, berbagai kajian dan temuan
lapangan menunjukkan bahwa pelaksanaan Proyek Strategis Nasional kerap
menimbulkan persoalan serius, terutama bagi masyarakat di sekitar wilayah proyek.
Alih-alih membawa kesejahteraan, pelaksanaan Proyek Strategis Nasional justru kerap
merugikan masyarakat Berikut ini adalah beberapa alasan terbesar penolakan
masyarakat terhadap Proyek Strategis Nasional:

Perampasan Tanah Adat

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Dalam kerangka pembangunan nasional, Proyek Strategis Nasional (PSN)
dirancang sebagai upaya akselerasi pembangunan infrastruktur demi meningkatkan
daya saing dan pertumbuhan ekonomi Indonesia. Namun, di balik semangat
pembangunan tersebut, muncul persoalan serius terkait perampasan tanah adat yang
secara sistematis terjadi di berbagai wilayah Nusantara. Tanah-tanah yang telah
secara turun-temurun dikuasai dan dikelola oleh masyarakat adat kerap kali tidak
diakui secara hukum formal karena belum memiliki sertifikasi atau pengakuan dari
negara, sehingga menjadi rentan terhadap klaim negara dan swasta. Adapun modus-
modus perampasan tanah yang marak sekali terjadi di lapangan khususnya dalam
lingkup Proyek Strategis Nasional seperti alasan pembangunan untuk kepentingan
masyarakat rayuan ganti rugi yang tinggi, dijadikan tenaga kerja, pemalsuan data
lapangan, menggunakan institusi keagamaan sebagai legitimasi perampasan tanah,
pemberitahuan pengadaan tanah secara tertutup, melibatkan aparat bersenjata
untuk mengintimidasi, masyarakat dipaksa mengambil uang konsinyasi (Septian,
2023).

Beberapa kasus Proyek Strategis Nasional yang merampas tanah adat seperti
pembangunan Ibu Kota Negara (IKN) yang merampas hak-hak ulayat yang dimiliki
oleh masyarakat adat. Pengakuan terhadap hak ulayat ini diatur dalam Pasal 3 UU
Pokok Agraria, yang menyatakan bahwa hak ulayat dan hak-hak serupa dari
masyarakat adat diakui selama tidak bertentangan dengan kepentingan nasional
(Arisaputra, 2021). Namun, pada praktiknya, asas ini seringkali sulit diterapkan karena
adanya konflik antara kebutuhan lahan untuk pembangunan IKN dan hak masyarakat
adat untuk mempertahankan tanah yang diwariskan turun-temurun. Kepentingan
pembangunan IKN cenderung diprioritaskan, dan akibatnya, kepentingan masyarakat
adat yang bergantung pada tanah ulayat sering terabaikan dengan dirampas hak-
haknya (Fatharani dkk, 2024).

Proyek food estate juga tidak lepas dalam perampasan tanah milik masyarakat
adat. Di Kabupaten Gunung Mas, penduduk lokal desa-desa yang terletak di sekitaran
perkebunan singkong, mayoritasnya adalah etnis adat Dayak. Area tersebut dulunya
menjadi tempat mereka berburu rusa dan babi liar, mengumpulkan rotan dan terlibat
dalam wanatani dengan pangan tumbuhan bawabh. Kini, mereka mengeluhkan bahwa
tanaman wanatani mereka sendiri telah dirusak oleh operasi pembukaan lahan, tanpa
di berikan kompensasi (Anshari & Permata, 2024).

Adapun kasus lainnya terkait perampasan lahan seperti terjadi di Desa Wadas,
Kabupaten Purworejo. Masyarakat Wadas menolak pertambangan batuan andesit
untuk suplai material batuan Bendungan Bener. Hal tersebut justru dipaksa oleh
negara dengan dalih Proyek Strategis Nasional yang menurut pandangan pemerintah
akan melahirkan kesejahteraan masyarakat (Andhika, 2022). Berdasarkan kasus
tersebut sama halnya juga terjadi dengan kasus perampasan Tanah Rempang Batam,
dimana pemerintah bertindak sewenang-wenang dalam hak tanah milik Masyarakat
Hukum Adat (MHA) setempat tanpa persetujuan kedua belah pihak, sehingga tidak

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

menimbulkan kesejahteraan masyarakat dan menimbulkan adanya ketidakpastian
hukum (Rahayu, 2024). Dan tentunya masih banyak lagi kasus-kasus yang lain di
indonesia mengenai perampasan lahan atau tanah adat akibat dari Proyek Strategis
Nasional.
Kerugian Secara Ekonomi

Proyek Strategis Nasional gagal dalam meningkatkan pertumbuhan ekonomi
dan pemerataan pembangunan yang inklusif. Salah satu dampak utama Proyek
Strategis Nasional adalah konflik agraria yang melibatkan penggusuran lahan
masyarakat tanpa kompensasi yang memadai. Sepanjang 2020-2023, tercatat 134
konflik agraria akibat PSN, melibatkan area seluas 571.156 hektar dan berdampak
pada 110.066 keluarga. Kehilangan lahan ini merampas sumber penghidupan
masyarakat, terutama petani dan nelayan, sehingga mereka kehilangan pendapatan
utama mereka. Daerah-daerah dengan proyek hilirisasi nikel, angka kemiskinan rata-
rata justru lebih tinggi dibandingkan angka kemiskinan nasional. Data BPS juga
mengungkapkan, Proyek Strategis Nasional hanya berhasil meningkatkan
pertumbuhan ekonomi sebesar 4,9%, jauh dari target pemerintah 7% periode 2015-
2023. Kondisi ini menunjukkan, ketidaksesuaian antara harapan dan implementasi
Proyek Strategis Nasional

Proyek infrastruktur besar juga turut memicu kenaikan biaya hidup di sekitar
lokasi proyek. Misalnya, harga tanah dan properti meningkat tajam akibat spekulasi
pasar, sehingga masyarakat berpenghasilan rendah kesulitan untuk membeli atau
menyewa tempat tinggal baru setelah tergusur. Beberapa proyek PSN dilaporkan
merusak infrastruktur publik yang sudah ada, seperti jalan desa atau irigasi pertanian.
Kerusakan ini menghambat aktivitas ekonomi masyarakat sehari-hari, seperti
distribusi hasil panen atau akses ke pasar lokal. Akibatnya, pendapatan masyarakat
menurun sementara biaya perbaikan infrastruktur tidak selalu ditanggung oleh
pemerintah atau pengembang proyek. Meskipun Proyek Strategis Nasional bertujuan
untuk mendorong pertumbuhan ekonomi nasional, dampaknya terhadap masyarakat
sering kali kontraproduktif. Kerugian ekonomi berupa kehilangan sumber
penghidupan, penurunan produktivitas lokal, kenaikan biaya hidup, kerusakan
infrastruktur publik, dan ketimpangan ekonomi menjadi alasan serius terhadap
penolakan Proyek Strategis Nasional.
Kerusakan Lingkungan

Tidak hanya dampak sosial seperti perampasan tanah adat dan kerugian secara
ekonomi, kerusakan lingkungan juga menjadi dampak yang sangat signifikan dari
Proyek Strategis Nasional. Beberapa kasus Proyek Strategis Nasional yang
menyebabkan kerusakan lingkungan seperti pembangunan industri nikel yang
mendegredasi lingkungan dengan terjadinya deforestasi besar-besaran akibat
aktivitas penambangan (Pabbu, 2024). Selain itu, limbah industri yang dihasilkan
dalam proses pengolahan nikel sering kali mengandung berbagai polutan berbahaya,
sepertilogam berat. Penurunan kualitas air ini tidak hanya berdampak pada kesehatan

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

manusia, tetapi juga pada spesies akuatik yang bergantung pada kebersihan air untuk
kelangsungan hidupnya. Dampaknya limbah yang mengalir ke sungai dan laut,
meracuni rantai makanan yang pada akhirnya berujung pada konsumsi oleh manusia
(Ahyadi, 2021).

Kerusakan lingkungan akibat Proyek Strategis Nasional juga turut
disumbangkan dalam program food estate. Dalam program food estate yang
dilakukan di lahan gambut tidak melakukan pembukaan lahan baru. Hal ini
menyebabkan mikroorganisme lahan gambut menghilang dan mudah turun.
Akibatnya ketika musim hujan tiba, hujan turun ditengah-tengah kondisi lahan gambut
olahan, lahan tersebut tidak dapat menampung air hujan dengan baik. Sementara saat
musim kemarau, lahan terdegredasi menjadi kering dan mudah terbakar (Baringbing,
2021). Hal ini karena lemahnya Analisis Dampak Lingkungan (AMDAL) dari proyek yang
dilakukan di tanah gambut. Kebakaran bukan satu-satunya masalah yang ditimbulkan
oleh program food estate yang dilakukan di atas tanah gambut. Kanal-kanal yang
dibangun guna mengendalikan air sungai di lokasi tanah gambut menyebabkan polusi
udara yang dirasakan hingga Malaysia dan Singapura (Oknawati, 2022). Dan tentunya
masih banyak lagi kasus-kasus kerusakan lingkungan akibat Proyek Strategis Nasional.

Relevansi Pemikiran Ali Syari’ati dalam Konteks Menolak Proyek Strategis Nasional
Kesadaran Kolektif

Konsep tauhid dalam pemikiran Ali Syari’ati tidak berhenti pada pengakuan
metafisis tentang keesaan Tuhan, tetapi menjelma menjadi prinsip ontologis dan
praksis yang membebaskan manusia dari segala bentuk penindasan struktural.
Tauhid, bagi Syari’ati, bukan hanya pemahaman teologis, tetapi juga sebuah ideologi
yang menuntut pembebasan total dari sistem yang mengabdi kepada kekuatan
duniawi selain Tuhan, seperti kapitalisme, otoritarianisme, dan pembangunanisme
semu. Dalam konteks Proyek Strategis Nasional, tauhid menjadi alat analisis yang
membongkar mitos pembangunan yang berorientasi pada pertumbuhan ekonomi
semata, tetapi menindas manusia dan merusak lingkungan. Ketika negara menjadikan
manusia sebagai alat produksi demi proyek-proyek infrastruktur raksasa, maka ia
telah menggantikan posisi Tuhan dengan “berhala baru” berupa modal, kekuasaan,
dan efisiensi. Dalam kacamata tauhid, ini adalah bentuk modern dari syirik sosial.

Kesadaran kolektif yang dibangun di atas fondasi tauhid harus mampu
menyadarkan umat bahwa ketundukan kepada sistem pembangunan yang menindas
adalah bentuk pengkhianatan terhadap misi spiritual Islam itu sendiri. Islam, menurut
Syari’ati, hadir sebagai kekuatan historis yang menggerakkan pembebasan umat dari
struktur kekuasaan zalim, bukan sebagai alat legitimasi kekuasaan negara. Tauhid
menegaskan bahwa manusia adalah khalifah di bumi, bukan objek dari kebijakan elite
teknokratik. Maka, segala bentuk pembangunan yang merampas ruang hidup
masyarakat, menggusur tanah adat, dan meminggirkan hak-hak ekologis masyarakat

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

lokal merupakan penistaan terhadap mandat kekhalifahan. Tauhid menjadi prinsip
pembebasan yang menolak pengasingan manusia dari alam, sejarah, dan Tuhannya.

Kesadaran kolektif berlandaskan tauhid harus melampaui kesadaran legal-
formal. la harus mampu menghidupkan ingatan kolektif masyarakat akan nilai-nilai
kearifan lokal, relasi harmonis dengan alam, dan martabat sebagai subjek sejarah.
Dalam konteks ini, tauhid tidak hanya membebaskan dari dosa pribadi, tetapi juga dari
dosa struktural yang menjelma dalam bentuk kebijakan pembangunan yang
eksploitatif. Oleh karena itu, penolakan terhadap PSN tidak boleh dipahami semata
sebagai perlawanan terhadap proyek fisik, tetapi sebagai afirmasi terhadap eksistensi
manusia sebagai makhluk merdeka yang beriman dan bermartabat. Kesadaran
kolektif ini harus menjadi basis gerakan sosial yang menyatukan spiritualitas, etika,
dan keberanian untuk menolak hegemoni pembangunanisme yang menindas.

Syari’ati secara filosofis menyatukan tauhid dan sejarah, menyatakan bahwa
sejarah manusia adalah sejarah perjuangan antara tauhid dan syirik, antara keadilan
dan tirani, antara pembebasan dan penindasan. PSN, dalam perspektif ini, bisa saja
menjadi instrumen syirik sosial jika menempatkan keuntungan dan kekuasaan di atas
kehidupan dan kemanusiaan. Maka pembentukan kesadaran kolektif yang kritis harus
dimulai dengan tafsir ulang terhadap tauhid sebagai landasan ideologis perlawanan.
Tauhid tidak bisa dikurung dalam ranah ibadah individual, tetapi harus dimaknai
sebagai panggilan untuk menegakkan tatanan sosial yang adil, merdeka, dan
berorientasi pada keseimbangan semesta.

Melalui kesadaran ini, masyarakat yang sebelumnya diam dan pasrah akan
mulai mempertanyakan: mengapa kami dikorbankan? Untuk siapa pembangunan ini?
Dengan cara siapa dan atas dasar nilai siapa? Pertanyaan-pertanyaan ini adalah
cermin dari tauhid yang hidup dan berpihak. Kesadaran tauhidik inilah yang menjadi
batu pijakan awal untuk membangun perlawanan kolektif, bukan dalam semangat
destruktif, melainkan konstruktif: menolak demi membela kehidupan, demi
mempertahankan martabat, dan demi memperjuangkan tatanan sosial yang lebih
berkeadilan dan berketuhanan.

Peran Intelektual Lokal

Dalam pemikiran Syari’ati, intelektual bukanlah teknokrat netral, melainkan
sosok yang menyandang misi kenabian. Konsep rausyan fikr (intelektual tercerahkan
menjadi sentral dalam transformasi sosial). Mereka tidak berdiri di luar realitas,
melainkan menyatu dengan derita umat. Dalam konteks PSN, rausyan fikr berperan
sebagai penggugat wacana pembangunan yang menindas dan sekaligus perumus
strategi pembebasan. Rausyan fikr memiliki ciri khas: kesadaran eksistensial,
keberpihakan pada kaum tertindas, dan keberanian untuk melawan arus. Mereka
tidak mencari popularitas, tetapi kebenaran. Dalam menghadapi proyek
pembangunan eksploitatif, rausyan fikr menjadi suara yang menerjemahkan
penderitaan rakyat menjadi narasi politik, teologis, dan etis yang mampu menggugah
kesadaran publik.

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Peran intelektual lokal sangat penting karena mereka hidup di tengah
masyarakat yang terdampak langsung. Mereka mengerti bahasa komunitas, adat,
spiritualitas lokal, dan ketegangan sosial yang tak terlihat dalam angka statistik
pemerintah. Mereka adalah mata, telinga, dan hati dari realitas yang dibungkam oleh
jargon pembangunan. Syari’ati menyadari bahwa perubahan tidak lahir dari elite
kekuasaan, tetapi dari bawah—digerakkan oleh mereka yang tercerahkan dan berani.
Maka rausyan fikr menjadi katalis antara ide dan aksi, antara kesadaran dan gerakan,
antara wacana dan massa. Mereka adalah jembatan antara dunia gagasan dan dunia
konkret.

Dalam konteks Proyek Strategis Nasional, rausyan fikr harus melakukan
dekonstruksi terhadap narasi hegemonik negara. Mereka harus mempertanyakan
asumsi-asumsi dasar proyek: apakah pembangunan harus selalu berarti penggusuran?
Apakah kemajuan harus dibayar dengan penderitaan? Apakah rakyat hanya dilibatkan
sebagai objek statistik?. Rausyan fikr bukan hanya pengkritik, tetapi juga penggerak.
Mereka membangun forum diskusi, menyusun data tandingan, mengorganisir
kampanye kesadaran, dan membentuk jaringan perlawanan. Dalam tradisi Islam,
mereka mewarisi tugas para nabi: menyampaikan yang benar, meskipun pahit, dan
tetap teguh dijalan keadilan. Ali Syari’ati sendiri adalah prototipe rausyan fikr. la hidup
dalam tekanan rezim Syah, tetapi tidak pernah berhenti menulis, berbicara, dan
menginspirasi. Dalam semangat yang sama, intelektual lokal hari ini harus menjadikan
kampus, masjid, pesantren, balai adat, dan komunitas warga sebagai ruang
pembebasan, bukan kooptasi. Dengan demikian, penolakan terhadap PSN bukan
semata urusan massa, tetapi juga soal keberanian intelektual untuk berdiri bersama
rakyat.

Dalam setiap proyek pembangunan yang menindas, tugas rausyan fikr adalah
berdiri di sisi rakyat, bukan di balik meja birokrasi. Akhirnya, perlawanan yang
didampingi oleh rausyan fikr bukanlah perlawanan buta. la adalah perlawanan yang
tercerahkan, yang tahu ke mana arah perubahan dibawa, atas dasar nilai apa, dan
untuk siapa. Di situlah makna profetik seorang intelektual menemukan realisasinya.
Adanya Visi Menuju Tatanan Sosial yang Ideal

Bagi Ali Syari’ati, ummah bukan sekadar komunitas keagamaan yang ritualistik,
tetapi adalah proyek historis-politik yang berakar pada prinsip kesetaraan, keadilan,
dan solidaritas. Ummah adalah masyarakat ideal yang menjungkirbalikkan hierarki
kekuasaan duniawi dan menggantinya dengan struktur yang berpijak pada nilai
tauhid. Dalam konteks PSN, yang kerap menciptakan ketimpangan sosial, dislokasi
ekologis, dan konflik horizontal, gagasan ummah menjadi kritik sekaligus arah
alternatif. Ummah tidak mengenal kelas sosial eksploitatif. Dalam ummah, tanah
bukan komoditas, tetapi amanah. Kekuasaan bukan dominasi, tetapi tanggung jawab.
Pembangunan bukan eksploitasi, tetapi penyempurnaan insaniyah.

Tatanan sosial ummatik adalah koreksi terhadap logika pembangunan
neoliberal yang mengabdi pada profit dan efisiensi. Dalam logika ummah,

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

pembangunan harus dimulai dari kebutuhan rakyat, bukan dari kepentingan elite.
Harus dibangun dalam musyawarah, bukan paksaan. Harus memperkuat komunitas,
bukan memecah belah. Syari’ati memandang ummah sebagai bentuk praksis dari
tauhid sosial. Ketika masyarakat hidup dalam semangat kesetaraan, kerja kolektif, dan
kepemimpinan etis, maka ummah menjadi kenyataan sejarah, bukan hanya cita-cita
utopis. PSN, jika tidak selaras dengan prinsip ini, adalah bentuk kontradiksi terhadap
cita-cita Islam.

Dalam sistem ummatik, keberlanjutan ekologis adalah syarat mutlak. Alam
tidak bisa dieksploitasi tanpa batas. Hubungan manusia dengan alam harus harmonis
dan sakral. Maka proyek-proyek pembangunan yang merusak lingkungan secara
struktural adalah bentuk anti-ummah dan anti-tauhid. Ummah juga menekankan
pentingnya distribusi keadilan. Ketika PSN hanya memperkaya investor besar dan
meninggalkan rakyat dalam kemiskinan baru, maka yang terjadi bukanlah
pembangunan, tetapi ketimpangan yang dilembagakan. Dalam ummah, sumber daya
adalah milik bersama, dikelola dengan asas kemaslahatan dan akuntabilitas etis.

Dengan konsep ummah, Syari’ati mengajukan Islam bukan hanya sebagai
agama, tetapi sebagai alternatif sistem sosial. Ini berarti bahwa dalam menghadapi
PSN, umat Islam harus berani menyuarakan pembangunan yang selaras dengan nilai
profetik, bukan yang tunduk pada logika kapital. Masyarakat ummatik tidak dibentuk
oleh kekerasan struktural, tetapi oleh kesadaran etis kolektif. Dalam masyarakat
seperti ini, proyek pembangunan pun akan menjadi sarana kebaikan bersama, bukan
instrumen dominasi. Maka tugas hari ini bukan hanya menolak PSN, tetapi
membayangkan dan membangun ulang masyarakat berdasarkan prinsip ummah:
kesetaraan, partisipasi, spiritualitas, dan keberlanjutan. Inilah tugas generasi Islam
progresif, seperti yang dicita-citakan Syari’ati.

CONCLUSION

Pemikiran Ali Syari’ati menunjukkan bahwa Islam bukan sekadar agama
ritualistik, melainkan ideologi pembebasan yang berpihak pada kaum tertindas dan
menjadi alat perjuangan melawan ketidakadilan sosial. Dalam konteks kontemporer
Indonesia, pemikiran ini sangat relevan untuk mengkritisi Proyek Strategis Nasional
(PSN) yang sering kali membawa dampak negatif berupa perampasan tanah adat,
kerugian ekonomi bagi masyarakat lokal, dan kerusakan lingkungan yang parah.
Melalui konsep tauhid sebagai fondasi kesadaran kolektif, rausyan fikr sebagai peran
intelektual tercerahkan, dan ummah sebagai cita-cita tatanan sosial ideal, Syari’ati
menawarkan paradigma tanding terhadap pembangunanisme yang eksploitatif.
Dengan demikian, penolakan terhadap PSN bukanlah bentuk anti-kemajuan,
melainkan upaya afirmatif untuk menegakkan keadilan, spiritualitas, dan
keberlanjutan hidup bersama. Islam dalam pandangan Syari’ati adalah kekuatan
historis dan praksis yang mendorong pembebasan manusia dari struktur penindasan,
serta menjadi fondasi moral bagi perjuangan sosial yang lebih adil dan manusiawi.

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

REFERENCE

Ahyadi, M. Y. (2021). “Analisis Dampak Oil Spill Di Teluk Balikpapan Terhadap
Kehidupan Masyarakat Dalam Perspektif Hukum Dan Lingkungan”. Jurnal Bumi
Lestari, 21.

Anshari, M., & Permata, C. (2024). “Deforestasi Hutan Lindung dalam Proyek Strategis
Nasional Food Estate: Perspektif Magashid Syariah”. Al Qalam: Jurnal lImiah
Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(3), 2031-2047.

Arisaputra, M. |. (2021). Reforma agraria di Indonesia. Jakarta: Sinar Grafika.

Asrori, A., & Huda, M. (2024). “Rausyan Fikr: The Ideal Human Model In Ali Shari’ati’s
Perspective”. Ad Dagqgoq: Indonesian Journal of Religion and Religious Society,
1(1), 56-70.

Baringbing, M. S. (2021). “Problematika Lingkungan Terhadap Regulasi Food Estate
Sebagai Program Strategis Nasional di Desa Gunung Mas & Pulang Pisau
Kalimantan Tengah: Environmental Problems with Food Estate Regulations as
a National Strategic Program in Gunung Mas & Pulang Pisau Villages, Central
Kalimantan”. In Seminar Nasional Hukum Universitas Negeri Semarang. (Vol.
7, No. 1, pp. 353-366).

Dien Wahid, dkk. (2002). Ali Syari’ati: Biografi Politik Intelektual Revolusioner. Jakarta:
Erlangga.

Fajar Muhammad Andhika, “Perampasan Tanah Rakyat Melalui Peraturan Hukum
yang Timpang”. https://www.hukumonline.com/berita/a/perampasan-tanah-
rakyat-melalui-peraturan-hukum-yang-timpang-it6257861f6e0fd / diakses 13
April 2025.

Fatharani, C. A., Rifaldo, T., Yasar, N. F. S., Nuraagqilah, N. T., & Pertiwi, S. P. (2024).
“Konflik Perampasan Tanah Masyarakat Di Kawasan Ibu Kota Nusantara”.
Jurnal llmiah Penelitian Mahasiswa, 2(6), 277-286.

Febrian, R., Khozin, K., & Yusuf, Z. (2022). “Relevansi konsep Humanisme Islam Ali
Syari’ati dengan problematika Pendidikan Islam di Indonesia”. Ta’dibuna:
Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 35-51.

Hanafi, H. (2003). Min al-Aqgidah ila al-Tsawrah, terj. Asep Usman Ismail, Suadi Putro,
dan Abdul Rauf dengan Judul Dari Akidah ke Revolusi. Jakarta: Paramadina.

Malakky, E. (2003). Ali Syari’ati: Filosof Etika dan Arsitek Iran Modern. Bandung:
Teraju.

Maliki, N. (2018). “PENDIDIKAN HUMANISTIK ALA ALl SYARI'ATI”. Al-Tarbawi Al-
Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1).

Negara, M. A. P., & Muhlas, M. (2023). “Prinsip-Prinsip Humanisme Menurut Ali
Syari’ati”. Jurnal Riset Agama, 3(2), 357-371.

Oknawati, A. (2022). “Analisis Konflik: Program Food Estate dalam Projek Strategi

I”

Nasional (PSN) Sebagai Strategi Ketahanan Pangan Nasiona

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Pabbu, A., & Habibi, A. (2024). “PROYEK STRATEGIS NASIONAL VS PENGRUSAKAN
LINGKUNGAN NATIONAL STRATEGIC PROJECTS VS ENVIRONMENTAL
DESTRUCTION". Jurnal Penelitian lImiah Multidisiplin, 8(12).

Rahayu, R., Rahmawati, S., Hanan, Z. A., Rangkuti, F. M., & Rahmawati, N. (2024).
“REFORMULASI RPP PENERBITAN SERTIFIKAT PENGELOLAAN LAHAN
REMPANG GUNA MEWUJUDKAN PENEGAKAN HUKUM DAN PERLINDUNGAN
HAK ASASI MANUSIA”. ADIL Indonesia Journal, 5(2), 93-105.

Rahmena, A. (2002). An Islamic Utopian: a Political Biography of Ali Syari’ati. , terj.
Dien Wahid, dkk dengan Judul Ali Syari’ati: Biografi Politik Intelektual
Revolusioner. Jakarta: Erlangga.

Ramadhan, M. (2011). “Teologi Kemanusiaan Studi atas Pemikiran Ali Syari’ati”. Jurnal
Theologia, 22(2).

Riyanto, P. 1. (2021). “Agama dan Perubahan Sosial Perspektif Ali Syari’ati”. JAWI, 4(2),
83-104.

Septian, R. (2023). “Masalah Pengadaan Tanah Untuk Proyek Strategis Nasional
(PSN)”. In Prosiding Seminar Hukum Aktual Fakultas Hukum Universitas Islam
Indonesia. (Vol. 1, No. 3, pp. 117-122).

Shebubakar, A. N., & Raniah, M. R. (2023). “Hukum Tanah Adat/Ulayat”. Jurnal
Magister IImu Hukum: Hukum dan Kesejahteraan, 4(1), 14-22).

Supriyadi, E. (2003). Sosialisme Islam: Pemikiran Ali Syari’ati. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Syari’ati, A. (1983). Kritik Islam Atas Marxisme dan Sesat Pikir Barat Lainnya, terj.
Husni Anis Al-Habsyi. Bandung: Mizan.

Syari’ati, A. (1989). Ummah dan Imamah: Suatu Tinjauan Sosiologis. Bandung: Pustaka
Hidayah.

Syari’ati, A. (1992). A Glance at Tomorrow History, terj. Satria Panindito dengan Judul
Islam Agama Protes. Jakarta: Pustaka Hidayah.

Syari’ati, A. (1993). Ideologi Kaum Intelektual. Bandung: Mizan.

Syari’ati, A. (1994). Agama Versus Agama, terj. Afif Muhammad dan Abdul Syukur.
Bandung: Pustaka Hidayah.

Syari’ati, A. (1996). Humanisme Antara Islam dan Mazhab Barat. Bandung: Pustaka
Hidayah.

Syari’ati, A. (1998). Membangun Masa Depan Islam. Bandung: Mizan.

Syari’ati, A. (2001). Abu Dzar, terj. Tim Muthahhari Paperbacks dengan Judul Abu Dzar:
Suara Parau Menentang Penindasan. Bandung: Muthahhari Paperbacks.

Syari’ati, A. (2013). On The Sociology of Islam, terj. Arif Mulyadi. Yogyakarta: Rausyan
Fikr Institute.

Ummah, S. S. (2020). “Teologi Pembebasan Ali Syari’ati (Kajian Humanisme dalam
Islam)”. Ishlah: Jurnal llmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 2(2). 52-75.

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO) E-ISSN : 3026-3158

Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025



