
INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

 

TEOLOGI PEMBEBASAN ALI SYARI’ATI SEBAGAI PERLAWANAN 
TERHADAP PROYEK STRATEGIS NASIONAL 

Fiqi Restu Subekti1, Albef Fahrozi2 
1,2Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

e-mail: 1fiqirestu92@gmail.com, 2albeffahrozi73@gmail.com 
 

*Fiqi Restu Subekti 

 

ABSTRACT  

 

Artikel ini mengkaji relevansi pemikiran Ali Syari’ati dalam menolak 
Proyek Strategis Nasional (PSN) di Indonesia yang kerap berdampak 
negatif terhadap masyarakat kecil, lingkungan, dan keadilan sosial. 
Melalui pendekatan kualitatif dan studi kepustakaan, penelitian ini 
menafsirkan konsep-konsep kunci Syari’ati seperti tauhid, rausyan 
fikr, dan ummah sebagai landasan ideologis perlawanan terhadap 
pembangunanisme yang eksploitatif. Syari’ati memandang Islam 
bukan sekadar sistem teologis, tetapi sebagai ideologi pembebasan 
yang menuntut keberpihakan pada kaum tertindas (mustadh'afin). 
Dalam konteks PSN, pemikiran Syari’ati membongkar ilusi kemajuan 
dengan menekankan pentingnya kesadaran kolektif, peran 
intelektual lokal yang tercerahkan, serta visi masyarakat ideal 
berbasis nilai-nilai tauhid dan keadilan. Artikel ini menegaskan 
bahwa penolakan terhadap PSN bukan bentuk anti-kemajuan, 
melainkan upaya afirmatif menuju tatanan sosial yang lebih adil, 
berkeadaban, dan berkelanjutan. 
 

Keywords: Ali Syari’ati, Teologi Pembebasan, Proyek Strategis 
Nasional, Perlawanan Sosial. 

 

History Article: 11 Mei 25 

Incoming articles: 13 Mei 25 

Revised article: 14 Mei 25 

Articles accepted: 15 Mei 25 

 

 

 

 

I. INTRODUCTION 

Dalam arus sejarah pemikiran Islam kontemporer, nama Ali Syari’ati 

ditempatkan sebagai salah satu tokoh revolusioner dalam dunia Islam. Ia tidak hanya 

berbicara tentang Islam sebagai agama yang bersifat ritualistik, tetapi 

memproyeksikannya sebagai suatu kekuatan historis yang mampu menggerakkan 

perubahan sosial secara radikal. Bagi Syari’ati, Islam bukan sekadar sistem keimanan 

yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, melainkan sebuah proyek 

pembebasan yang mengakar dalam kesadaran historis umat. Dalam pandangannya, 

mailto:1fiqirestu92@gmail.com
mailto:2xxx@xxxx.xxx


INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

manusia bukanlah entitas pasif yang tunduk pada kekuatan takdir semata, tetapi 

subjek historis yang memikul tanggung jawab eksistensial untuk melawan penindasan 

dan membebaskan sesamanya. Dengan demikian, Islam tampil sebagai ideologi yang 

bukan hanya menjawab persoalan metafisis, tetapi juga mengintervensi struktur 

sosial yang timpang dan menindas. 

Gagasan ini memperoleh relevansinya ketika ditempatkan dalam konteks 

pembangunan di negara-negara berkembang yang sering kali meniru logika 

modernitas Barat tanpa mempertimbangkan keseimbangan ekologis dan keadilan 

sosial. Di Indonesia, misalnya, Proyek Strategis Nasional (PSN) kerap diposisikan 

sebagai simbol kemajuan dan pembangunan nasional. Namun di balik narasi 

kemajuan tersebut, terdapat dinamika perampasan ruang hidup masyarakat kecil, 

pergeseran struktur sosial lokal, dan alienasi ekologis yang menimpa komunitas-

komunitas tradisional. Pembangunan yang mengatasnamakan nasionalisme sering 

kali menjelma menjadi bentuk baru kolonialisme internal, di mana negara menjadi 

instrumen kekuasaan yang memaksakan kehendaknya atas nama efisiensi dan 

pertumbuhan. Maka dalam proyek Strategis Nasional tersebut perlu dipertanyakan 

bahwa untuk siapa, oleh siapa, dan atas dasar nilai apa pembangunan ini dilaksanakan. 

Ali Syari’ati menawarkan kerangka berpikir yang membongkar ilusi kemajuan 

semu semacam ini. Ia mengajukan Islam sebagai ideologi yang berpihak secara radikal 

kepada kaum mustadh’afin (kelompok yang secara struktural dirampas hak-haknya). 

Bagi Syari’ati, tugas utama seorang intelektual Muslim bukanlah membenarkan status 

quo kekuasaan, melainkan menjadi pewaris kenabian yang menolak tirani dalam 

segala bentuknya. Islam, dalam visinya, adalah kekuatan eksistensial yang 

membangkitkan manusia dari keterasingan sosial dan spiritual, membebaskan mereka 

dari segala bentuk penindasan, baik yang bersifat material maupun simbolik. 

Perlawanan bukanlah sekadar tindakan politis, melainkan bentuk dari keterpanggilan 

eksistensial manusia dalam mengafirmasi keberadaannya yang otentik. 

Di sinilah penelitian ini mengambil pijakan untuk menafsirkan kembali 

pemikiran Ali Syari’ati dalam konteks kontemporer Indonesia, khususnya dalam 

menghadapi logika kekuasaan pembangunan yang represif. Dengan menggunakan 

pendekatan filosofis dan kritis, penelitian ini tidak hanya ingin membedah struktur 

ketimpangan sosial yang dihasilkan oleh proyek-proyek strategis negara, tetapi juga 

menawarkan Islam sebagai kerangka ideologis yang mampu menghidupkan kembali 

kesadaran perlawanan. Islam bukan hanya sebagai warisan normatif, tetapi sebagai 

praksis emansipatoris yang hidup dalam realitas sosial. Dalam dunia yang terus 

dihegemoni oleh kapitalisme global dan birokrasi negara, pemikiran Syari’ati menjadi 

seruan moral dan filosofis untuk menata kembali kehidupan bersama berdasarkan 

keadilan, keberpihakan, dan kesadaran transformatif. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Fokus penelitian ini adalah menafsirkan secara 

mendalam pemikiran Ali Syari’ati sebagai landasan konseptual dalam menolak Proyek 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

Strategis Nasional yang dianggap menindas hak-hak masyarakat kecil, merusak 

lingkungan, dan melanggengkan ketimpangan sosial. Sumber primer yang digunakan 

dalam penelitian ini melalui karya-karya Ali Syari’ati seperti Humanisme Islam, 

Ideologi Kaum Intelektual, Ummah dan Imamah, serta Agama versus Agama ,dan lain 

sebagainya. Sementara data sekunder atau pendukungnya diambil dari buku-buku, 

laporan riset, dan artikel-artikel ilmiah yang membahas Proyek Strategis Nasional, 

konflik agraria, dan dampaknya terhadap masyarakat lokal serta lingkungan. Analisis 

dalam penelitian ini dilakukan untuk menginterpretasikan gagasan pemikiran Ali 

Syari’ati untuk membongkar makna ideologis dan praksis dari konsep tauhid, rausyan 

fikr, dan ummah. Data yang diperoleh dianalisis secara kritis untuk memahami 

bagaimana pemikiran Syari’ati dapat digunakan sebagai alat baca dan kritik terhadap 

PSN dalam konteks Indonesia. 

 

II. RESULTS AND DISCUSSION 

Biografi Ali Syari’ati dan Konsep Pemikirannya 

Ali Syari’ati lahir pada tanggal 24 November 1933 dengan nama asli Ali 

Mazinani karena ia dilahirkan di Mazinan, wilayah dekat kota Masyhad yang dianggap 

suci oleh para penganut Syiah imamiyah Itsna ‘Asyariyah, karena di kota tersebut 

dimakamkannya Ali bin Musa al-Ridha seorang imam kedelapan dalam tradisi Syiah 

imamiyah Itsna ‘Asyariyah. Ayahnya bernama Muhammad Taqi Syari’ati dan ibunya 

bernama Zahrah. Nama Syari’ati sendiri yang kemudian dikenal sebagai namanya yang 

pertama kali digunakan pada paspornya guna mengelabui petugas imigrasi, sewaktu 

ia meninggalkan Iran menuju Inggris, pada tanggal 16 Mei 1977 (Hanafi, 2003).  

Kedua orang tuanya merupakan tokoh yang sangat dihormati ditengah-tengah 

masyarakatnya sebagai tokoh spiritual. Meskipun demikian, keluarga Syari’ati 

tetaplah hidup sederhana layaknya masyarakat yang lain. Dari keluarganya inilah Ali 

Syari’ati membentuk kepribadiannya, mentalitas, dan jati dirinya, terutama melalui 

peran ayah sebagai orang tua sekaligus sebagai guru, dan pembimbing spiritualnya 

(Supriyadi, 2003: 27-28).  Saat masih muda Ali Syari’ati menghabiskan waktunya untuk 

belajar, membantu orang tuanya mencari nafkah, dan ikut aktif dalam perjuangan-

perjuangan politik untuk menentang rezim Syah Pahlevi yang sedang berkuasa di Iran 

pada saat itu. 

Selain terpengaruh oleh ayahnya, pembentukan kepribadian Ali Syari’ati juga 

ikut dipengaruhi oleh kakeknya yang bernama Akhund Ahmad dan pamannya yang 

bernama Najib Naysapuri. Dari kakek dan pamannya lah Ali Syari’ati belajar tentang 

fiqih, sastra, dan filsafat. Ali Syari’ati cukup mewarisi tradisi keilmuan yang diturunkan 

dari  ayahnya, kakeknya, dan pamannya tersebut (Supriyadi, 2003: 30-31).  Hal ini bisa 

disaksikan melalui kehidupannya yang memiliki kecendrungan yang sangat tinggi 

terhadap berbagai jenis keilmuan serta gerakan sosial keagamaan seperti halnya ayah, 

kakek, dan pamannya tersebut. 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

Pendidikan Ali Syari’ati dimulai dari sekolah swasta di Masyhad (Rahmena, 

2002).  Saat usianya beranjak remaja, Ali Syari’ati cukup tekun melakukan studi 

terhadap filsafat, tasawuf, sastra, dan problem humanisme (Supriyadi, 2003: 31).  

Ketika beranjak dewasa, Ali Syari’ati mulai menyibukkan dirinya dalam aktivitas sosial, 

politik, dan keagamaan di “Gerakan Sosialis Penyembah Tuhan” yang didirikan oleh 

ayahnya (Supriyadi, 2003: 31).  Bahkan di usianya yang masih 17 tahun, Ali Syari’ati 

tergabung dalam gerakan nasionalisme yang diusung oleh Muhammad Mussaddeq, 

seorang Perdana Menteri Iran untuk menenggelamkan rezim Syah Pahlevi. Setelah 

Mussaddeq gagal dalam kudetanya tersebut, kemudian Ali Syari’ati bergabung dengan 

ayahnya dalam “Gerakan Perlawanan Nasional” yang didirikan oleh Mehdi Bazargan. 

Akibat gerakannya tersebut, dengan ayahnya dipenjara selama 8 bulan di Teheran 

(Malakky, 2004: 15).  Setelah bebas dari penjara, Ali Syari’ati mendirikan Asosiasi 

Pelajar di Masyhad dan melakukan gerakan untuk menasionalisasi perusahaan 

industri minyak Iran (Syari’ati, 1992: 7).  

Setelah lulus sebagai sarjana sastra pada tahun 1959 di Universitas Masyhad, 

setahun kemudian ia memperoleh beasiswa dari pemerintah untuk meneruskan 

belajarnya di Universitas Sorbone, Prancis (Malakky, 2004: 15).  Selama 5 tahun tingga 

di Prancis, ia banyak mempelajari berbagai macam keilmuan serta aktif dalam 

berbagai gerakan pembebasan, seperti “Gerakan Pembebasan Iran” bersama Mustafa 

Chamran dan Ibrahim Yazdi. Dalam waktu yang bersamaan ia juga terlibat dalam 

gerakan “Front Nasional Kedua”. Tidak hanya itu, ia juga ikut aktif dalam “Gerakan 

Pembebasan Aljazair” (Supriyadi, 2003: 34).  Di Prancis, ia berguru kepada banyak 

tokoh terkenal yang ada di Prancis, seperti Alexist Carrel, Jean Paul Sartre, Henry 

Bergson, Frans Fanon, Louis Massignon, Albert Camus, dan yang lainnya (Malakky, 

2004: 15).  Dari beberapa tokoh Prancis yang memberikan pengaruh terhadap 

pemikirannya adalah Alexist Carrel. Bahkan Ali Syari’ati sampai menerjemahkan dan 

mengembangkan buku karya Alexist Carrel yang berjudul “de Prayer” ke dalam bahasa 

Arab dengan judul “al-Du’a”. Sementara tokoh tokoh eksistensialisme seperti Jean 

Paul Sartre, Soren Abeye Kierkegard, dan Nikholas Bordayev juga turut memberikan 

pengaruh terhadap pemikiran Ali Syari’ati. Selain itu Ali Syari’ati juga banyak mengkaji 

pemikiran-pemikiran Marxisme yang saat itu sedang populer di dunia. Setelah di 

Prancis selesai menamatkan program doktoralnya, pada bulan September  1964, ia 

meninggalkan Prancis dan kembali pulang ke negaranya Iran (Supriyadi, 2003: 38).  

Setelah sampai di Iran, Ali Syari’ati ditangkap dan ditahan selama 1,5 bulan 

atas dasar keterlibatannya dalam gerakan politik melawan pemerintah selama ia di 

Prancis (Malakky, 2004: 15).  Setelah dibebaskan, ia kemudian mengajar di Universitas 

Masyhad dan juga beberapa sekolah yang ada di Masyhad. Ia kemudian dikeluarkan 

dari Universitas Masyhad sebab aktivitas politiknya dianggap membahayakan. 

Kemudian bersama Murtadha Muthahhari, Husein Behesyti, dan ulama-ulama Syiah 

lainnya, ia mendirikan lembaga pendidikan Huseiniyah Irsyad. Selama mengajar di 

Huseiniyah Irsyad, ia banyak memberikan kuliah yang cukup membakar semangat 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

anak muda Iran untuk melakukan perlawanan terhadap pemerintah. Akibat 

kegiatannya ini, akhirnya ia kembali dijebloskan ke dalam penjara selama lima ratus 

hari oleh pemerintah. Ali Syari’ati baru dibebaskan oleh pemerintah Iran pada bulan 

Maret 1975, itu pun setelah adanya desakan dari berbagai organisasi Internasional 

serta para tokoh intelektual Prancis dan Aljazair (Supriyadi, 2003: 40).  

Setelah dibebaskan dari penjara, Ali Syari’ati mulai sadar bahwa dirinya tidak 

bebas lagi untuk melakukan aktivitas politik selama tinggal di Iran. Akhirnya pada 

tanggal 16 Mei 1977, ia meninggalkan Iran dan pergi menuju ke Eropa. Tujuan 

utamanya ialah untuk singgah di Inggris dan selanjutnya hendak ke Amerika Serikat 

untuk mengunjungi anaknya yang kuliah di sana. Namun, belum sempat ia pergi ke 

Amerika, pada tanggal 19 juni 1977, ia ditemukan meninggal secara misterius di rumah 

keluarganya, di Schoumpton, Inggris (Rahmena, 2002: 240).  Pemerintah Iran (rezim 

Syah) menyebutkan bahwa Ali Syari’ati meninggal karena serangan jantung, namun 

dugaan terkuatnya ia dibunuh oleh SAVAK (agen intelejen Iran) (Malakky, 2004: 25).  

Adapun beberapa konsep pemikiran revolusioner Ali Syari’ati yakni seperti 

tauhid sebagai landasan teologis, rausyan fikr, dan ummah sebagai tujuan perubahan. 

Pertama, tauhid sebagai landasan teologis, maksudnya yaitu tauhid tidak hanya 

terbatas pada keyakinan monoteisme, tetapi merupakan dimensi yang mencakup 

keseluruhan eksistensi yang menyatukan Tuhan, manusia, dan alam semesta (Febrian, 

2022).  Artinya tidak ada pemisahan yang ketat antara realitas ilahiyah yang 

transenden dan realitas alam dan manusia yang imanen. Tauhid berfungsi sebagai 

ideologi pembebasan yang menentang segala bentuk diskriminasi sosial, 

ketidakadilan, dan penindasan, yang dianggap sebagai bentuk syirik atau lawan dari 

tauhid. Dengan demikian, tauhid menjadi fondasi untuk membangun masyarakat yang 

egaliter dan adil (Ummah, 2020).  

Kedua, rausyan fikr. Istilah rausyan fikr berasal dari bahasa Persia yang berarti 

pemikir yang tercerahkan (Syari’ati, 1993).  Konsep rausyan fikr yang digagas oleh Ali 

Syari’ati merujuk pada individu yang tercerahkan dan memiliki kesadaran 

kemanusiaan serta tanggung jawab sosial untuk melakukan perubahan (Maliki, 2018).  

Rausyan fikr adalah orang yang melakukan perjuangan tertentu dan sering kali berasal 

dari kalangan intelektual yang membuat mereka lebih berpengaruh dalam masyarakat 

(Syari’ati, 1998: 27-28).  Syari’ati menekankan bahwa rausyan fikr harus memiliki 

pemahaman mendalam tentang nilai-nilai spiritual dan humanisme Islam. Mereka 

harus mampu mengintegrasikan pengetahuan tradisional dengan pemikiran modern 

untuk menciptakan solusi yang relevan dengan tantangan kontemporer. Dalam 

pandangan Syari’ati, rausyan fikr berperan penting dalam membangkitkan kesadaran 

masyarakat terhadap penindasan dan mendorong mereka untuk berjuang demi 

keadilan dan kebebasan (Negara & Muhlas, 2023).  

Syari’ati memperkenalkan rausyan fikr sebagai individu yang tidak hanya sadar 

akan realitas, tetapi juga berperan sebagai agen perubahan. Mereka adalah katalis 

yang membangkitkan massa yang tertidur untuk melakukan revolusi melawan 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

penindas. Rausyan fikr berfungsi sebagai pemandu dan pelopor yang berani 

mengambil risiko dalam memperjuangkan nilai-nilai kebenaran dan keadilan. Mereka 

memainkan peran aktif dalam memobilisasi massa, membangkitkan kesadaran 

kolektif, dan memimpin perjuangan menuju masyarakat yang lebih adil dan 

bermartabat (Asrori & Huda, 2024).  Mereka adalah individu yang sadar akan keadaan 

manusia pada masanya dan membawa ideologi Islam progresif untuk membimbing 

dan menggerakkan masyarakat menuju tatanan sosial ideal yang disebut “ummah” 

(Riyanto, 2021).  

Ketiga, konsep ummah. Frasa ummah berasal dari kata “amma”, yang berarti 

keyakinan atau niat keras dengan maksud tertentu (Syari’ati, 1989).  Oleh karena itu, 

sejumlah individu yang memiliki keyakinan yang sama dan secara harmonis berusaha 

mencapai tujuan bersama disebut ummah (Ummah, 2020).  Konsep ummah menurut 

Ali Syari’ati adalah gagasan tentang masyarakat ideal yang memiliki ciri-ciri 

kebersamaan dalam arah dan tujuan tertentu, serta membentuk kekerabatan baik 

lahir maupun batin. Konsep ini menekankan pentingnya kebersamaan dan kolektivitas 

dalam mencapai tujuan bersama. Ummah menurut Syari’ati merupakan tujuan akhir 

dari perubahan sosial yang ia gagas. Sistem ummah ini digambarkan sebagai sistem 

sosial yang ideal, di mana tidak ada pembedaan berdasarkan golongan, ras, kasta, 

agama, dan sebagainya. Sistem ini juga bebas dari segala bentuk ketidakadilan dan 

diskriminasi sosial. 

Syari’ati melihat ummah sebagai manifestasi dari masyarakat tanpa kelas, yang 

merupakan salah satu elemen penting dalam kerangka pemikirannya tentang 

perubahan sosial. Dalam konteks ini, ummah berfungsi sebagai tujuan dari perubahan 

sosial yang didorong oleh peran intelektual tercerahkan atau rausyan fikr yang 

bertugas membangun kesadaran dan menjembatani kepentingan kelas sosial yang 

tertindas (Riyanto, 2021).  Kepemimpinan dalam ummah harus bersih, revolusioner, 

dan memiliki komitmen pada perkembangan masyarakat, yang didasarkan pada 

perjuangan dalam teologi untuk melaksanakan kehendak Tuhan (Ramadhan, 2011).  

Dengan demikian, konsep ummah dalam pemikiran Ali Syari’ati tidak hanya bersifat 

teoretis tetapi juga praktis, karena ia mengaitkannya dengan upaya untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih adil dan egaliter, bebas dari penindasan dan 

diskriminasi. 

 

Proyek Strategis Nasional dan Alasan Penolakannya 

Proyek Strategis Nasional merupakan serangkaian proyek pembangunan yang 

ditetapkan oleh pemerintah Republik Indonesia sebagai program prioritas nasional 

dalam rangka mempercepat pertumbuhan ekonomi, pemerataan pembangunan, 

serta peningkatan kesejahteraan masyarakat secara berkelanjutan. Landasan hukum 

pelaksanaan PSN diatur dalam berbagai regulasi, antara lain Undang-Undang Nomor 

2 Tahun 2012 tentang Pengadaan Tanah bagi Pembangunan untuk Kepentingan 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

Umum, serta Peraturan Presiden Nomor 3 Tahun 2016 yang telah beberapa kali 

diperbarui, terakhir melalui Peraturan Presiden Nomor 109 Tahun 2020. 

Penetapan suatu proyek sebagai Proyek Strategis Nasional dilakukan 

berdasarkan sejumlah kriteria strategis, antara lain besarnya nilai investasi, dampak 

luas terhadap perekonomian nasional maupun daerah, keterkaitan dengan program 

prioritas pemerintah, serta kemampuannya dalam meningkatkan konektivitas 

wilayah, ketahanan energi dan pangan, serta penyediaan infrastruktur dasar. Dalam 

konteks ini, Proyek Strategis Nasional tidak hanya diposisikan sebagai instrumen 

pembangunan fisik, tetapi juga sebagai strategi pemerintah dalam memperkuat 

fondasi ekonomi nasional dan mewujudkan visi pembangunan jangka panjang. 

Proyek Strategis Nasional mencakup berbagai sektor pembangunan, mulai dari 

infrastruktur transportasi (jalan tol, pelabuhan, bandara, dan kereta api), energi 

(pembangkit listrik dan jaringan transmisi), pangan (irigasi dan bendungan), hingga 

kawasan industri, teknologi informasi, dan sumber daya air. Keberagaman sektor ini 

menunjukkan bahwa Proyek Strategis Nasional dirancang secara multisektor untuk 

menjawab tantangan pembangunan yang kompleks dan lintas bidang. Dari sisi 

implementasi, proyek-proyek strategis nasional mendapatkan berbagai bentuk 

fasilitas dan kemudahan dari pemerintah, seperti percepatan perizinan, dukungan 

pengadaan tanah, kemudahan pembiayaan, serta koordinasi lintas lembaga. Upaya 

percepatan tersebut diawasi dan dikawal oleh Komite Percepatan Penyediaan 

Infrastruktur Prioritas (KPPIP), yang berperan dalam memonitor, mengevaluasi, serta 

mengatasi hambatan pelaksanaan di lapangan. 

Dalam kerangka pembangunan nasional, Proyek Strategis Nasional 

merepresentasikan paradigma pembangunan yang bersifat top-down tetapi tetap 

mempertimbangkan kebutuhan daerah. Oleh karena itu, keberhasilan Proyek 

Strategis Nasional tidak hanya diukur dari capaian fisik dan nilai investasi semata, 

melainkan juga dari kontribusinya terhadap peningkatan kualitas hidup masyarakat, 

pengurangan kesenjangan wilayah, dan penguatan daya saing nasional. Dengan 

demikian, Proyek Strategis Nasional merupakan pilar penting dalam strategi 

pembangunan Indonesia, yang mengedepankan sinergi antara pemerintah pusat, 

daerah, dan sektor swasta, demi mewujudkan pembangunan yang inklusif, 

berkelanjutan, dan merata di seluruh pelosok negeri. 

Meskipun Proyek Strategis Nasional digadang-gadang sebagai instrumen 

percepatan pembangunan dan pemerataan ekonomi, berbagai kajian dan temuan 

lapangan menunjukkan bahwa pelaksanaan Proyek Strategis Nasional kerap 

menimbulkan persoalan serius, terutama bagi masyarakat di sekitar wilayah proyek. 

Alih-alih membawa kesejahteraan, pelaksanaan Proyek Strategis Nasional justru kerap 

merugikan masyarakat Berikut ini adalah beberapa alasan terbesar penolakan 

masyarakat terhadap Proyek Strategis Nasional: 

Perampasan Tanah Adat 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

Dalam kerangka pembangunan nasional, Proyek Strategis Nasional (PSN) 

dirancang sebagai upaya akselerasi pembangunan infrastruktur demi meningkatkan 

daya saing dan pertumbuhan ekonomi Indonesia. Namun, di balik semangat 

pembangunan tersebut, muncul persoalan serius terkait perampasan tanah adat yang 

secara sistematis terjadi di berbagai wilayah Nusantara. Tanah-tanah yang telah 

secara turun-temurun dikuasai dan dikelola oleh masyarakat adat kerap kali tidak 

diakui secara hukum formal karena belum memiliki sertifikasi atau pengakuan dari 

negara, sehingga menjadi rentan terhadap klaim negara dan swasta. Adapun modus-

modus perampasan tanah yang marak sekali terjadi di lapangan khususnya dalam 

lingkup Proyek Strategis Nasional seperti alasan pembangunan untuk kepentingan 

masyarakat rayuan ganti rugi yang tinggi, dijadikan tenaga kerja, pemalsuan data 

lapangan, menggunakan institusi keagamaan sebagai legitimasi perampasan tanah, 

pemberitahuan pengadaan tanah secara tertutup, melibatkan aparat bersenjata 

untuk mengintimidasi, masyarakat dipaksa mengambil uang konsinyasi (Septian, 

2023).  

Beberapa kasus Proyek Strategis Nasional yang merampas tanah adat seperti 

pembangunan Ibu Kota Negara (IKN) yang merampas hak-hak ulayat  yang dimiliki 

oleh masyarakat adat. Pengakuan terhadap hak ulayat ini diatur dalam Pasal 3 UU 

Pokok Agraria, yang menyatakan bahwa hak ulayat dan hak-hak serupa dari 

masyarakat adat diakui selama tidak bertentangan dengan kepentingan nasional 

(Arisaputra, 2021).  Namun, pada praktiknya, asas ini seringkali sulit diterapkan karena 

adanya konflik antara kebutuhan lahan untuk pembangunan IKN dan hak masyarakat 

adat untuk mempertahankan tanah yang diwariskan turun-temurun. Kepentingan 

pembangunan IKN cenderung diprioritaskan, dan akibatnya, kepentingan masyarakat 

adat yang bergantung pada tanah ulayat sering terabaikan dengan dirampas hak-

haknya (Fatharani dkk, 2024).   

Proyek food estate juga tidak lepas dalam perampasan tanah milik masyarakat 

adat. Di Kabupaten Gunung Mas, penduduk lokal desa-desa yang terletak di sekitaran 

perkebunan singkong, mayoritasnya adalah etnis adat Dayak. Area tersebut dulunya 

menjadi tempat mereka berburu rusa dan babi liar, mengumpulkan rotan dan terlibat 

dalam wanatani  dengan pangan tumbuhan bawah. Kini, mereka mengeluhkan bahwa 

tanaman wanatani mereka sendiri telah dirusak oleh operasi pembukaan lahan, tanpa 

di berikan kompensasi (Anshari & Permata, 2024).  

Adapun kasus lainnya terkait perampasan lahan seperti terjadi di Desa Wadas, 

Kabupaten Purworejo. Masyarakat Wadas menolak pertambangan batuan andesit 

untuk suplai material batuan Bendungan Bener. Hal tersebut justru dipaksa oleh 

negara dengan dalih Proyek Strategis Nasional yang menurut pandangan pemerintah 

akan melahirkan kesejahteraan masyarakat (Andhika, 2022). Berdasarkan kasus 

tersebut sama halnya juga terjadi dengan kasus perampasan Tanah Rempang Batam, 

dimana pemerintah bertindak sewenang-wenang dalam hak tanah milik Masyarakat 

Hukum Adat (MHA) setempat tanpa persetujuan kedua belah pihak, sehingga tidak 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

menimbulkan kesejahteraan masyarakat dan menimbulkan adanya ketidakpastian 

hukum (Rahayu, 2024).  Dan tentunya masih banyak lagi kasus-kasus yang lain di 

indonesia mengenai perampasan lahan atau tanah adat akibat dari Proyek Strategis 

Nasional. 

Kerugian Secara Ekonomi 

Proyek Strategis Nasional gagal dalam meningkatkan pertumbuhan ekonomi 

dan pemerataan pembangunan yang inklusif. Salah satu dampak utama Proyek 

Strategis Nasional adalah konflik agraria yang melibatkan penggusuran lahan 

masyarakat tanpa kompensasi yang memadai. Sepanjang 2020-2023, tercatat 134 

konflik agraria akibat PSN, melibatkan area seluas 571.156 hektar dan berdampak 

pada 110.066 keluarga. Kehilangan lahan ini merampas sumber penghidupan 

masyarakat, terutama petani dan nelayan, sehingga mereka kehilangan pendapatan 

utama mereka. Daerah-daerah dengan proyek hilirisasi nikel, angka kemiskinan rata-

rata justru lebih tinggi dibandingkan angka kemiskinan nasional. Data BPS juga 

mengungkapkan, Proyek Strategis Nasional hanya berhasil meningkatkan 

pertumbuhan ekonomi sebesar 4,9%, jauh dari target pemerintah 7% periode 2015-

2023. Kondisi ini menunjukkan,  ketidaksesuaian antara harapan dan implementasi 

Proyek Strategis Nasional  

Proyek infrastruktur besar juga turut memicu kenaikan biaya hidup di sekitar 

lokasi proyek. Misalnya, harga tanah dan properti meningkat tajam akibat spekulasi 

pasar, sehingga masyarakat berpenghasilan rendah kesulitan untuk membeli atau 

menyewa tempat tinggal baru setelah tergusur. Beberapa proyek PSN dilaporkan 

merusak infrastruktur publik yang sudah ada, seperti jalan desa atau irigasi pertanian. 

Kerusakan ini menghambat aktivitas ekonomi masyarakat sehari-hari, seperti 

distribusi hasil panen atau akses ke pasar lokal. Akibatnya, pendapatan masyarakat 

menurun sementara biaya perbaikan infrastruktur tidak selalu ditanggung oleh 

pemerintah atau pengembang proyek. Meskipun Proyek Strategis Nasional bertujuan 

untuk mendorong pertumbuhan ekonomi nasional, dampaknya terhadap masyarakat 

sering kali kontraproduktif. Kerugian ekonomi berupa kehilangan sumber 

penghidupan, penurunan produktivitas lokal, kenaikan biaya hidup, kerusakan 

infrastruktur publik, dan ketimpangan ekonomi menjadi alasan serius terhadap 

penolakan Proyek Strategis Nasional. 

Kerusakan Lingkungan 

Tidak hanya dampak sosial seperti perampasan tanah adat dan kerugian secara 

ekonomi, kerusakan lingkungan juga menjadi dampak yang sangat signifikan dari 

Proyek Strategis Nasional. Beberapa kasus Proyek Strategis Nasional yang 

menyebabkan kerusakan lingkungan seperti pembangunan industri nikel yang 

mendegredasi lingkungan dengan terjadinya deforestasi besar-besaran akibat 

aktivitas penambangan (Pabbu, 2024). Selain itu, limbah industri yang dihasilkan 

dalam proses pengolahan nikel sering kali mengandung berbagai polutan berbahaya, 

seperti logam berat. Penurunan kualitas air ini tidak hanya berdampak pada kesehatan 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

manusia, tetapi juga pada spesies akuatik yang bergantung pada kebersihan air untuk 

kelangsungan hidupnya. Dampaknya limbah yang mengalir ke sungai dan laut, 

meracuni rantai makanan yang pada akhirnya berujung pada konsumsi oleh manusia 

(Ahyadi, 2021).  

Kerusakan lingkungan akibat Proyek Strategis Nasional juga turut 

disumbangkan dalam program food estate. Dalam program food estate yang 

dilakukan di lahan gambut tidak melakukan pembukaan lahan baru. Hal ini 

menyebabkan mikroorganisme lahan gambut menghilang dan mudah turun. 

Akibatnya ketika musim hujan tiba, hujan turun ditengah-tengah kondisi lahan gambut 

olahan, lahan tersebut tidak dapat menampung air hujan dengan baik. Sementara saat 

musim kemarau, lahan terdegredasi menjadi kering dan mudah terbakar (Baringbing, 

2021). Hal ini karena lemahnya Analisis Dampak Lingkungan (AMDAL) dari proyek yang 

dilakukan di tanah gambut. Kebakaran bukan satu-satunya masalah yang ditimbulkan 

oleh program food estate yang dilakukan di atas tanah gambut. Kanal-kanal yang 

dibangun guna mengendalikan air sungai di lokasi tanah gambut menyebabkan polusi 

udara yang dirasakan hingga Malaysia dan Singapura (Oknawati, 2022).  Dan tentunya 

masih banyak lagi kasus-kasus kerusakan lingkungan akibat Proyek Strategis Nasional. 

 

Relevansi Pemikiran Ali Syari’ati dalam Konteks Menolak Proyek Strategis Nasional 

Kesadaran Kolektif 

Konsep tauhid dalam pemikiran Ali Syari’ati tidak berhenti pada pengakuan 

metafisis tentang keesaan Tuhan, tetapi menjelma menjadi prinsip ontologis dan 

praksis yang membebaskan manusia dari segala bentuk penindasan struktural. 

Tauhid, bagi Syari’ati, bukan hanya pemahaman teologis, tetapi juga sebuah ideologi 

yang menuntut pembebasan total dari sistem yang mengabdi kepada kekuatan 

duniawi selain Tuhan, seperti kapitalisme, otoritarianisme, dan pembangunanisme 

semu. Dalam konteks Proyek Strategis Nasional, tauhid menjadi alat analisis yang 

membongkar mitos pembangunan yang berorientasi pada pertumbuhan ekonomi 

semata, tetapi menindas manusia dan merusak lingkungan. Ketika negara menjadikan 

manusia sebagai alat produksi demi proyek-proyek infrastruktur raksasa, maka ia 

telah menggantikan posisi Tuhan dengan “berhala baru” berupa modal, kekuasaan, 

dan efisiensi. Dalam kacamata tauhid, ini adalah bentuk modern dari syirik sosial. 

Kesadaran kolektif yang dibangun di atas fondasi tauhid harus mampu 

menyadarkan umat bahwa ketundukan kepada sistem pembangunan yang menindas 

adalah bentuk pengkhianatan terhadap misi spiritual Islam itu sendiri. Islam, menurut 

Syari’ati, hadir sebagai kekuatan historis yang menggerakkan pembebasan umat dari 

struktur kekuasaan zalim, bukan sebagai alat legitimasi kekuasaan negara. Tauhid 

menegaskan bahwa manusia adalah khalifah di bumi, bukan objek dari kebijakan elite 

teknokratik. Maka, segala bentuk pembangunan yang merampas ruang hidup 

masyarakat, menggusur tanah adat, dan meminggirkan hak-hak ekologis masyarakat 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

lokal merupakan penistaan terhadap mandat kekhalifahan. Tauhid menjadi prinsip 

pembebasan yang menolak pengasingan manusia dari alam, sejarah, dan Tuhannya. 

Kesadaran kolektif berlandaskan tauhid harus melampaui kesadaran legal-

formal. Ia harus mampu menghidupkan ingatan kolektif masyarakat akan nilai-nilai 

kearifan lokal, relasi harmonis dengan alam, dan martabat sebagai subjek sejarah. 

Dalam konteks ini, tauhid tidak hanya membebaskan dari dosa pribadi, tetapi juga dari 

dosa struktural yang menjelma dalam bentuk kebijakan pembangunan yang 

eksploitatif. Oleh karena itu, penolakan terhadap PSN tidak boleh dipahami semata 

sebagai perlawanan terhadap proyek fisik, tetapi sebagai afirmasi terhadap eksistensi 

manusia sebagai makhluk merdeka yang beriman dan bermartabat. Kesadaran 

kolektif ini harus menjadi basis gerakan sosial yang menyatukan spiritualitas, etika, 

dan keberanian untuk menolak hegemoni pembangunanisme yang menindas. 

Syari’ati secara filosofis menyatukan tauhid dan sejarah, menyatakan bahwa 

sejarah manusia adalah sejarah perjuangan antara tauhid dan syirik, antara keadilan 

dan tirani, antara pembebasan dan penindasan. PSN, dalam perspektif ini, bisa saja 

menjadi instrumen syirik sosial jika menempatkan keuntungan dan kekuasaan di atas 

kehidupan dan kemanusiaan. Maka pembentukan kesadaran kolektif yang kritis harus 

dimulai dengan tafsir ulang terhadap tauhid sebagai landasan ideologis perlawanan. 

Tauhid tidak bisa dikurung dalam ranah ibadah individual, tetapi harus dimaknai 

sebagai panggilan untuk menegakkan tatanan sosial yang adil, merdeka, dan 

berorientasi pada keseimbangan semesta. 

Melalui kesadaran ini, masyarakat yang sebelumnya diam dan pasrah akan 

mulai mempertanyakan: mengapa kami dikorbankan? Untuk siapa pembangunan ini? 

Dengan cara siapa dan atas dasar nilai siapa? Pertanyaan-pertanyaan ini adalah 

cermin dari tauhid yang hidup dan berpihak. Kesadaran tauhidik inilah yang menjadi 

batu pijakan awal untuk membangun perlawanan kolektif, bukan dalam semangat 

destruktif, melainkan konstruktif: menolak demi membela kehidupan, demi 

mempertahankan martabat, dan demi memperjuangkan tatanan sosial yang lebih 

berkeadilan dan berketuhanan.  

Peran Intelektual Lokal 

Dalam pemikiran Syari’ati, intelektual bukanlah teknokrat netral, melainkan 

sosok yang menyandang misi kenabian. Konsep rausyan fikr (intelektual tercerahkan 

menjadi sentral dalam transformasi sosial). Mereka tidak berdiri di luar realitas, 

melainkan menyatu dengan derita umat. Dalam konteks PSN, rausyan fikr  berperan 

sebagai penggugat wacana pembangunan yang menindas dan sekaligus perumus 

strategi pembebasan. Rausyan fikr memiliki ciri khas: kesadaran eksistensial, 

keberpihakan pada kaum tertindas, dan keberanian untuk melawan arus. Mereka 

tidak mencari popularitas, tetapi kebenaran. Dalam menghadapi proyek 

pembangunan eksploitatif, rausyan fikr menjadi suara yang menerjemahkan 

penderitaan rakyat menjadi narasi politik, teologis, dan etis yang mampu menggugah 

kesadaran publik. 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

Peran intelektual lokal sangat penting karena mereka hidup di tengah 

masyarakat yang terdampak langsung. Mereka mengerti bahasa komunitas, adat, 

spiritualitas lokal, dan ketegangan sosial yang tak terlihat dalam angka statistik 

pemerintah. Mereka adalah mata, telinga, dan hati dari realitas yang dibungkam oleh 

jargon pembangunan. Syari’ati menyadari bahwa perubahan tidak lahir dari elite 

kekuasaan, tetapi dari bawah—digerakkan oleh mereka yang tercerahkan dan berani. 

Maka rausyan fikr menjadi katalis antara ide dan aksi, antara kesadaran dan gerakan, 

antara wacana dan massa. Mereka adalah jembatan antara dunia gagasan dan dunia 

konkret. 

Dalam konteks Proyek Strategis Nasional, rausyan fikr harus melakukan 

dekonstruksi terhadap narasi hegemonik negara. Mereka harus mempertanyakan 

asumsi-asumsi dasar proyek: apakah pembangunan harus selalu berarti penggusuran? 

Apakah kemajuan harus dibayar dengan penderitaan? Apakah rakyat hanya dilibatkan 

sebagai objek statistik?. Rausyan fikr bukan hanya pengkritik, tetapi juga penggerak. 

Mereka membangun forum diskusi, menyusun data tandingan, mengorganisir 

kampanye kesadaran, dan membentuk jaringan perlawanan. Dalam tradisi Islam, 

mereka mewarisi tugas para nabi: menyampaikan yang benar, meskipun pahit, dan 

tetap teguh di jalan keadilan. Ali Syari’ati sendiri adalah prototipe rausyan fikr. Ia hidup 

dalam tekanan rezim Syah, tetapi tidak pernah berhenti menulis, berbicara, dan 

menginspirasi. Dalam semangat yang sama, intelektual lokal hari ini harus menjadikan 

kampus, masjid, pesantren, balai adat, dan komunitas warga sebagai ruang 

pembebasan, bukan kooptasi. Dengan demikian, penolakan terhadap PSN bukan 

semata urusan massa, tetapi juga soal keberanian intelektual untuk berdiri bersama 

rakyat. 

Dalam setiap proyek pembangunan yang menindas, tugas rausyan fikr adalah 

berdiri di sisi rakyat, bukan di balik meja birokrasi. Akhirnya, perlawanan yang 

didampingi oleh rausyan fikr bukanlah perlawanan buta. Ia adalah perlawanan yang 

tercerahkan, yang tahu ke mana arah perubahan dibawa, atas dasar nilai apa, dan 

untuk siapa. Di situlah makna profetik seorang intelektual menemukan realisasinya. 

Adanya Visi Menuju Tatanan Sosial yang Ideal 

Bagi Ali Syari’ati, ummah bukan sekadar komunitas keagamaan yang ritualistik, 

tetapi adalah proyek historis-politik yang berakar pada prinsip kesetaraan, keadilan, 

dan solidaritas. Ummah adalah masyarakat ideal yang menjungkirbalikkan hierarki 

kekuasaan duniawi dan menggantinya dengan struktur yang berpijak pada nilai 

tauhid. Dalam konteks PSN, yang kerap menciptakan ketimpangan sosial, dislokasi 

ekologis, dan konflik horizontal, gagasan ummah menjadi kritik sekaligus arah 

alternatif. Ummah tidak mengenal kelas sosial eksploitatif. Dalam ummah, tanah 

bukan komoditas, tetapi amanah. Kekuasaan bukan dominasi, tetapi tanggung jawab. 

Pembangunan bukan eksploitasi, tetapi penyempurnaan insaniyah. 

Tatanan sosial ummatik adalah koreksi terhadap logika pembangunan 

neoliberal yang mengabdi pada profit dan efisiensi. Dalam logika ummah, 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

pembangunan harus dimulai dari kebutuhan rakyat, bukan dari kepentingan elite. 

Harus dibangun dalam musyawarah, bukan paksaan. Harus memperkuat komunitas, 

bukan memecah belah. Syari’ati memandang ummah sebagai bentuk praksis dari 

tauhid sosial. Ketika masyarakat hidup dalam semangat kesetaraan, kerja kolektif, dan 

kepemimpinan etis, maka ummah menjadi kenyataan sejarah, bukan hanya cita-cita 

utopis. PSN, jika tidak selaras dengan prinsip ini, adalah bentuk kontradiksi terhadap 

cita-cita Islam. 

Dalam sistem ummatik, keberlanjutan ekologis adalah syarat mutlak. Alam 

tidak bisa dieksploitasi tanpa batas. Hubungan manusia dengan alam harus harmonis 

dan sakral. Maka proyek-proyek pembangunan yang merusak lingkungan secara 

struktural adalah bentuk anti-ummah dan anti-tauhid. Ummah juga menekankan 

pentingnya distribusi keadilan. Ketika PSN hanya memperkaya investor besar dan 

meninggalkan rakyat dalam kemiskinan baru, maka yang terjadi bukanlah 

pembangunan, tetapi ketimpangan yang dilembagakan. Dalam ummah, sumber daya 

adalah milik bersama, dikelola dengan asas kemaslahatan dan akuntabilitas etis. 

Dengan konsep ummah, Syari’ati mengajukan Islam bukan hanya sebagai 

agama, tetapi sebagai alternatif sistem sosial. Ini berarti bahwa dalam menghadapi 

PSN, umat Islam harus berani menyuarakan pembangunan yang selaras dengan nilai 

profetik, bukan yang tunduk pada logika kapital. Masyarakat ummatik tidak dibentuk 

oleh kekerasan struktural, tetapi oleh kesadaran etis kolektif. Dalam masyarakat 

seperti ini, proyek pembangunan pun akan menjadi sarana kebaikan bersama, bukan 

instrumen dominasi. Maka tugas hari ini bukan hanya menolak PSN, tetapi 

membayangkan dan membangun ulang masyarakat berdasarkan prinsip ummah: 

kesetaraan, partisipasi, spiritualitas, dan keberlanjutan. Inilah tugas generasi Islam 

progresif, seperti yang dicita-citakan Syari’ati. 

 

III. CONCLUSION 

Pemikiran Ali Syari’ati menunjukkan bahwa Islam bukan sekadar agama 

ritualistik, melainkan ideologi pembebasan yang berpihak pada kaum tertindas dan 

menjadi alat perjuangan melawan ketidakadilan sosial. Dalam konteks kontemporer 

Indonesia, pemikiran ini sangat relevan untuk mengkritisi Proyek Strategis Nasional 

(PSN) yang sering kali membawa dampak negatif berupa perampasan tanah adat, 

kerugian ekonomi bagi masyarakat lokal, dan kerusakan lingkungan yang parah. 

Melalui konsep tauhid sebagai fondasi kesadaran kolektif, rausyan fikr sebagai peran 

intelektual tercerahkan, dan ummah sebagai cita-cita tatanan sosial ideal, Syari’ati 

menawarkan paradigma tanding terhadap pembangunanisme yang eksploitatif. 

Dengan demikian, penolakan terhadap PSN bukanlah bentuk anti-kemajuan, 

melainkan upaya afirmatif untuk menegakkan keadilan, spiritualitas, dan 

keberlanjutan hidup bersama. Islam dalam pandangan Syari’ati adalah kekuatan 

historis dan praksis yang mendorong pembebasan manusia dari struktur penindasan, 

serta menjadi fondasi moral bagi perjuangan sosial yang lebih adil dan manusiawi. 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

 

IV. REFERENCE 

Ahyadi, M. Y. (2021). “Analisis Dampak Oil Spill Di Teluk Balikpapan Terhadap 

Kehidupan Masyarakat Dalam Perspektif Hukum Dan Lingkungan”. Jurnal Bumi 

Lestari, 21. 

Anshari, M., & Permata, C. (2024). “Deforestasi Hutan Lindung dalam Proyek Strategis 

Nasional Food Estate: Perspektif Maqashid Syariah”. Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(3), 2031-2047. 

Arisaputra, M. I. (2021). Reforma agraria di Indonesia. Jakarta: Sinar Grafika. 

Asrori, A., & Huda, M. (2024). “Rausyan Fikr: The Ideal Human Model In Ali Shari’ati’s 

Perspective”. Ad Daqqoq: Indonesian Journal of Religion and Religious Society, 

1(1), 56-70. 

Baringbing, M. S. (2021). “Problematika Lingkungan Terhadap Regulasi Food Estate 

Sebagai Program Strategis Nasional di Desa Gunung Mas & Pulang Pisau 

Kalimantan Tengah: Environmental Problems with Food Estate Regulations as 

a National Strategic Program in Gunung Mas & Pulang Pisau Villages, Central 

Kalimantan”. In Seminar Nasional Hukum Universitas Negeri Semarang. (Vol. 

7, No. 1, pp. 353-366). 

Dien Wahid, dkk. (2002). Ali Syari’ati: Biografi Politik Intelektual Revolusioner. Jakarta: 

Erlangga. 

Fajar Muhammad Andhika, “Perampasan Tanah Rakyat Melalui Peraturan Hukum 

yang Timpang”. https://www.hukumonline.com/berita/a/perampasan-tanah-

rakyat-melalui-peraturan-hukum-yang-timpang-it6257861f6e0fd / diakses 13 

April 2025. 

Fatharani, C. A., Rifaldo, T., Yasar, N. F. S., Nuraaqilah, N. T., & Pertiwi, S. P. (2024). 

“Konflik Perampasan Tanah Masyarakat Di Kawasan Ibu Kota Nusantara”. 

Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa, 2(6), 277-286. 

Febrian, R., Khozin, K., & Yusuf, Z. (2022). “Relevansi konsep Humanisme Islam Ali 

Syari’ati dengan problematika Pendidikan Islam di Indonesia”. Ta’dibuna: 

Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 35-51. 

Hanafi, H. (2003). Min al-Aqidah ila al-Tsawrah, terj. Asep Usman Ismail, Suadi Putro, 

dan Abdul Rauf dengan Judul Dari Akidah ke Revolusi. Jakarta: Paramadina. 

Malakky, E. (2003). Ali Syari’ati: Filosof Etika dan Arsitek Iran Modern. Bandung: 

Teraju. 

Maliki, N. (2018). “PENDIDIKAN HUMANISTIK ALA ALI SYARI’ATI”. Al-Tarbawi Al-

Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1). 

Negara, M. A. P., & Muhlas, M. (2023). “Prinsip-Prinsip Humanisme Menurut Ali 

Syari’ati”. Jurnal Riset Agama, 3(2), 357-371. 

Oknawati, A. (2022). “Analisis Konflik: Program Food Estate dalam Projek Strategi 

Nasional (PSN) Sebagai Strategi Ketahanan Pangan Nasional”. 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

Pabbu, A., & Habibi, A. (2024). “PROYEK STRATEGIS NASIONAL VS PENGRUSAKAN 

LINGKUNGAN NATIONAL STRATEGIC PROJECTS VS ENVIRONMENTAL 

DESTRUCTION”. Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin, 8(12). 

Rahayu, R., Rahmawati, S., Hanan, Z. A., Rangkuti, F. M., & Rahmawati, N. (2024). 

“REFORMULASI RPP PENERBITAN SERTIFIKAT PENGELOLAAN LAHAN 

REMPANG GUNA MEWUJUDKAN PENEGAKAN HUKUM DAN PERLINDUNGAN 

HAK ASASI MANUSIA”. ADIL Indonesia Journal, 5(2), 93-105. 

Rahmena, A. (2002). An Islamic Utopian: a Political Biography of Ali Syari’ati. , terj. 

Dien Wahid, dkk dengan Judul Ali Syari’ati: Biografi Politik Intelektual 

Revolusioner. Jakarta: Erlangga. 

Ramadhan, M. (2011). “Teologi Kemanusiaan Studi atas Pemikiran Ali Syari’ati”. Jurnal 

Theologia, 22(2). 

Riyanto, P. I. (2021). “Agama dan Perubahan Sosial Perspektif Ali Syari’ati”. JAWI, 4(2), 

83-104. 

Septian, R. (2023). “Masalah Pengadaan Tanah Untuk Proyek Strategis Nasional 

(PSN)”. In Prosiding Seminar Hukum Aktual Fakultas Hukum Universitas Islam 

Indonesia. (Vol. 1, No. 3, pp. 117-122). 

Shebubakar, A. N., & Raniah, M. R. (2023). “Hukum Tanah Adat/Ulayat”. Jurnal 

Magister Ilmu Hukum: Hukum dan Kesejahteraan, 4(1), 14-22). 

Supriyadi, E. (2003). Sosialisme Islam: Pemikiran Ali Syari’ati. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Syari’ati, A. (1983). Kritik Islam Atas Marxisme dan Sesat Pikir Barat Lainnya, terj. 

Husni Anis Al-Habsyi. Bandung: Mizan. 

Syari’ati, A. (1989). Ummah dan Imamah: Suatu Tinjauan Sosiologis. Bandung: Pustaka 

Hidayah. 

Syari’ati, A. (1992). A Glance at Tomorrow History, terj. Satria Panindito dengan Judul 

Islam Agama Protes. Jakarta: Pustaka Hidayah. 

Syari’ati, A. (1993). Ideologi Kaum Intelektual. Bandung: Mizan. 

Syari’ati, A. (1994). Agama Versus Agama, terj. Afif Muhammad dan Abdul Syukur. 

Bandung: Pustaka Hidayah. 

Syari’ati, A. (1996). Humanisme Antara Islam dan Mazhab Barat. Bandung: Pustaka 

Hidayah. 

Syari’ati, A. (1998). Membangun Masa Depan Islam. Bandung: Mizan. 

Syari’ati, A. (2001). Abu Dzar, terj. Tim Muthahhari Paperbacks dengan Judul Abu Dzar: 

Suara Parau Menentang Penindasan. Bandung: Muthahhari Paperbacks. 

Syari’ati, A. (2013). On The Sociology of Islam, terj. Arif Mulyadi. Yogyakarta: Rausyan 

Fikr Institute. 

Ummah, S. S. (2020). “Teologi Pembebasan Ali Syari’ati (Kajian Humanisme dalam 

Islam)”. Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 2(2). 52-75. 
 

 



INCLUSIVE SOCIETY COMMUNITY SERVIES (ISCO)      E-ISSN : 3026-3158 

   

  Vol 3 | Issue 3 | Jun 2025 

 

 

 


